
 
 
 

Klio w Niemczech  
Herausgegeben vom Deutschen Historischen Institut 
Warschau 
Band 15 (2010)  

DOI: 10.25360/01-2020-00000 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Rechtshinweis 
 
 

Bitte   beachten   Sie,   dass  das   Digitalisat   urheberrechtlich   geschützt   ist.   Erlaubt   ist    aber    das   Lesen,  
das  Ausdrucken   des Textes,   das   Herunterladen,   das   Speichern   der   Daten   auf   einem   eigenen 
Datenträger soweit die vorgenannten Handlungen ausschließlich zu privaten und nicht- kommerziellen  
Zwecken   erfolgen.   Eine   darüber   hinausgehende   unerlaubte   Verwendung, Reproduktion oder Weitergabe 
einzelner Inhalte oder Bilder können sowohl zivil- als auch strafrechtlich verfolgt werden. 

 
 
 

 
 

 



Zamieszczenie monografii 

HEINZ SCHILLING
Jedność i różnorodność Europy 
we wczesnej epoce nowożytnej: 

religia – społeczeństwo – państwo

w otwartym dostępie przez sieć Internet 
– zadanie finansowane w ramach umowy 

nr 609/P-DUN/2019 ze środków 
Ministra Nauki i Szkolnictwa Wyższego

przeznaczonych na działalność upowszechniającą naukę. 



9 788375 431520 >

HEINZ SCHILLING

Jedność i różnorodność Europy
we wczesnej epoce nowożytnej:

religia – społeczeństwo – państwo

Seria „Klio w  Niemczech” jest częścią pro-
jektu translacyjnego Niemieckiego Instytutu 
Historycznego w  Warszawie. Równoległa ini-
cjatywa pod nazwą „Klio in Polen” ma za zada-
nie popularyzować polską literaturę historyczną 
w Niemczech. Celem serii „Klio w Niemczech” – 
adresowanej zarówno do profesjonalnych histo-
ryków, jak i  do szerokiego grona miłośników 
historii – jest zaprezentowanie polskim czytel-
nikom najciekawszych prac i dokonań niemiec-
kiej historiografii w okresie powojennym, tak by 
mogły się one wpisać w szerszy kontekst euro-
pejskiego i  polskiego dyskursu historycznego.

Wydawnictwo Neriton

15

Kli
o w

 N
iem

cz
ec

h
HE

IN
ZS

CH
IL

LI
NG

Jed
no

ść
ir

óż
no

ro
dn

oś
ćE

ur
op

y

Heinz Schilling, ur. 1942, jeden 
z  najwybitniejszych współczesnych 
historyków niemieckich, zajmują-
cych się wczesną epoką nowożytną. 
1971–1980 – adiunkt na uniwersyte-
cie w Bielefeldt, uczestniczył w pra-
cach środowiska historyków, którzy 
stworzyli tzw. bielefeldzką szkołę 
historyczną. Od 1979 r. profesor zwy-
czajny, kolejno na uniwersytetach w: 
Osnabrück, Gießen, a od 1992 r. na 
Uniwersytecie Humboldta w Berlinie. 
Członek ważnych gremiów nauko-
wych w Niemczech i Europie, m.in. 
Berlin-Brandenburgische Akademie 
der Wissenschaften oraz Academia 
Europea, członek-korespondent
British Academy. Autor wielu publi-
kacji, dotyczących głównie historii 
religijności, przekształceń struktur 
politycznych, społecznych i  mental-
nościowych w Niemczech i Europie 
w  XVI–XVIII w., m.in.: Aufbruch 
und Krise. Deutschland 1517–1648 
(1988); Religion, political culture, 
and the emergence of early modern 
society. Essays in German and Dutch 
history (1992); Konfessionalisierung 
und Staatsinteressen. Internationale 
Beziehungen 1559–1660 (2007).

Prezentowany tom zawiera 
polskie tłumaczenia siedmiu
rozpraw Heinza Schillinga. 
Autor przedstawia w nich wpływ
szesnastowiecznych reform 
chrześcijaństwa – w sposób tra-
dycyjny nazywanych reformacją 
i kontrreformacją – na wykształ-
cenie się z jednej strony długo-
trwałych podziałów w kulturze 
i polityce europejskiej, z drugiej 
zaś – postaw akceptacji zróżni-
cowania religijnego, dialogu 
międzywyznaniowego oraz zasad 
tolerancji. Każda z rozpraw jest
próbą odpowiedzi na funda-
mentalne pytanie: w  jaki spo-
sób wczesnonowożytne procesy 
podziałów wyznaniowych i prób 
ich przezwyciężenia nadały 
kształt życiu politycznemu, reli-
gijnemu i kulturalnemu Europy
oraz zrodziły wartości takie jak 
dialog, kompromis i tolerancja, 
stanowiące niezbędne elementy 
życia i  tożsamości dzisiejszych 
Europejczyków. 



Jedność i różnorodność Europy 
we wczesnej epoce nowożytnej: 

religia – społeczeństwo – państwo



15
Klio w Niemczech

NIEMIECKI INSTYTUT HISTORYCZNY



HEINZ SCHILLING

Jedność i różnorodność Europy 
we wczesnej epoce nowożytnej: 

religia – społeczeństwo – państwo

Przekład
Justyna Górny, Krzysztof Kowalewski

Wydawnictwo Neriton
Warszawa 2010



Redaktor naukowy serii
IGOR KĄKOLEWSKI

Przekład
JUSTYNA GÓRNY (teksty 2–7), KRZYSZTOF KOWALEWSKI (tekst 1)

Projekt okładki i karty tytułowej według pomysłu UTE CAUMANNS 
EWA NOWAKOWSKA

Na okładce
Mapa: Religionskarte von Europa um 1560, w: F.W. Putzgers, Historischer 
Schulatlas, oprac. M. Pehle, H. Silberborth, Bielefeld–Leipzig 1929, s. 81

Redakcja i korekta 
JOLANTA RUDZIŃSKA

Opracowanie graficzne 
ELŻBIETA MALIK

© Copyright by Heinz Schilling
© Copyright for the Polish edition by Wydawnictwo Neriton

© Copyright for the Polish edition and translation 
by Niemiecki Instytut Historyczny

ISBN 978-83-66018-35-8

Projekt wspierany przez Fundację 
Współpracy Polsko-Niemieckiej / Gefördert aus Mitteln der Stiftung 

für deutsch-polnische Zusammenarbeit

Wydanie I, Warszawa 2010
Wydawnictwo Neriton

Rynek Starego Miasta 29/31, 00–272 Warszawa
tel. 22 831–02–61 w. 26
www.neriton.apnet.pl
neriton@ihpan.edu.pl

Niemiecki Instytut Historyczny
Al. Ujazdowskie 39, 00–540 Warszawa

tel. 22 525–83–00, fax 22 525–83–37 
www.dhi.waw.pl
dhi@dhi.waw.pl

Nakład 500 egzemplarzy
Objętość 17 arkuszy wydawniczych

Druk i oprawa Fabryka Druku



1.  Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrze-
ścijaństwa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .        7

2.  Erazm i tendencje polityczne jego epoki . . . . . . . . . . . . . .      99

3.  Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego i kształ-
towanie się wczesnonowożytnej Europy – mo dernizacja 
poprzez zróżnicowanie, integrację i separację . . . . . . . . . .    116

4.  Acceptation de la diversité w Europie wczesnonowożytnej 
i w ramach Unii Europejskiej  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    140

5.  Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe 
w Europie Środkowej i Wschodniej w XIV–XVII w. – 
ich początki, drogi i pierwsze wyniki badań . . . . . . . . . . . .    159 

6. Dyscyplinowanie czy „samoregulacja poddanych”? 
W obronie podwójnej perspektywy makro- i mikrohisto-
rycznej w badaniach nad dyscyplinowaniem kościelnym 
w epoce wczesnej nowożytności  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    185

7. Wczesnonowożytne procesy państwotwórcze i powstanie 
nowożytnego systemu mocarstw w Europie . . . . . . . . . . . .    204

Spis treści





7

Karol V i religia – zmagania 
o czystość i jedność chrześcijaństwa*

I. Wormacja i Mühlberg – dwie sceny z dziejów 
powszechnych

W dwóch wielkich dziejowych scenach Karol V zmierzył się 
twarzą w twarz z Marcinem Lutrem i niemiecką reformacją. 
Do dziś owe wydarzenia poruszają umysły i uczucia – przede 
wszystkim w niemieckich krajach protestanckich1 – przywo-
ływane w dziełach pisarzy i artystów za pomocą słów i obra-
zów. Przekonują też dobitnie o randze, jaką ów wielki cesarz 
nadawał religii oraz swej polityce kościelnej. Jednocześnie 
pozwalają uzmysłowić sobie rolę, jaką odegrał on w dramacie, 
którego wszyscy uczestnicy pragnęli czystości oraz jedności 
chrześcijaństwa i wszyscy mimo tego – a może właśnie dlatego 
– przegrali. Pierwsze z owych wydarzeń miało miejsce w nie-
długim czasie po przejęciu przez Karola V władzy monarszej 
w Niemczech, mianowicie w 1521 r. na pierwszym sejmie 
Rzeszy w Wormacji. Drugie – ponad ćwierć wieku później, 
w 1547 r., w Mühlbergu nad Łabą, z epilogiem w Wittenber-
dze, w ojczystym mieście reformatora lub – jak go określał 
Karol V – arcykacerza. 

* Tłumaczenie na podstawie: H. Schilling, Karl V. und die Religion – das 
Ringen um Reinheit und Einheit des Christentums, w: tenże, Ausgewählte 
 Abhandlungen zur europäischen Reformations- und Konfessionsgeschichte, red. 
L. Schorn-Schütte, O. Mörke, Berlin 2002, s. 47–118 (przyp. red. nauk.).

1 Jeszcze w 1997 r. odbyło się w Mühlbergu, gdzie odrodziło się nawet 
miejscowe Towarzystwo Historyczne, uroczyste kolokwium z okazji 450-lecia 
bitwy. Zob. okolicznościowe referaty opublikowane w „Archiv für Reformations-
geschichte” 89, 1998. 



8

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Miejscem pierwszej konfrontacji, które bez wahania można 
uznać za teatr wszechdziejowy, była rezydencja biskupa Wor-
macji. Tam 17 i 18 kwietnia 1521 r. spotkali się oko w oko obaj 
protagoniści: wówczas już trzydziestosiedmioletni wittenberski 
profesor biblistyki i zaledwie dwudziestojednoletni Habsburg, 
bardziej Niderlandczyk, czy wręcz Francuz, niż – jak rekomen-
dowali go stronnicy podczas walki wyborczej o tron cesarski 
– „szlachetna krew niemiecka”. Luter cieszył się już sławą 
odkąd zuchwale ogłosił 31 października 1517 r. 95 tez wymie-
rzonych przeciw nadużyciom zeświecczonego, renesansowego 
Kościoła. Wśród niemieckiego ludu spór religijny podgrzewały 
idące rokrocznie w setki pisma ulotne. Również poza gra-
nicami Rzeszy błyskawicznie rozeszły się trzy wielkie dzieła 
Lutra o tematyce reformatorskiej, opublikowane w krótkich 
odstępach: Do szlachty chrześcijańskiej narodu niemieckiego, 
O niewoli babilońskiej Kościoła, a w największym stopniu – 
O wolności chrześcijanina. Czytano je i publicznie o nich dys-
kutowano przede wszystkim w wielu miastach, tak dużych, jak 
średnich i małych. Kiedy więc Luter stanął przed cesarzem, 
nakład jego publikacji przekraczał w sumie już pół miliona 
egzemplarzy2. W tych okolicznościach żądanie, które wysu-
nął cesarz oraz sejm po przesłuchaniu reformatora i wciąż 
jeszcze wittenberskiego mnicha – spalenia wszystkich pism 
Lutra – było z góry skazane na niepowodzenie. Zduszenie 
nowej herezji w zarodku nie było już możliwe. Bardzo szybko 
Karol V przekonał się o tym w swych dziedzicznych krajach. 
W Niemczech popularność Lutra3 ponownie gwałtownie wzro-
sła po ogłoszeniu 3 stycznia 1521 r. w Rzymie wymierzonej 
w niego bulli, skutkującej ekskomuniką. Luter w odpowiedzi 
urządził niezwłocznie przed murami Wittenbergi symboliczny, 
mający poruszyć opinię publiczną happening, podczas którego 
spalił egzemplarz prawa kanonicznego i rzeczoną bullę eks-

2 Pojedyncze rejestry i odniesienia do literatury w: H. Schilling, Aufbruch 
und Krise. Deutschland 1517–1648, Berlin 1988 (Siedler Deutsche Geschichte, 
4), s. 123 n.

3 O Lutrze zob. M. Brecht, Martin Luther, t. 1–3, Stuttgart 1981–1987. 
O pozwaniu Lutra na sejm Rzeszy i jego drodze do Wormacji oraz wystąpieniu 
przed cesarzem i sejmem zob. tamże, t. 1: Sein Weg zur Reformation 1483–1521, 
s. 413–453.



9

komunikującą. Niebawem po kraju rozchodziły się w setkach 
egzemplarzy drzeworyty autorstwa Hansa Baldunga Griena, 
które wysławiały Lutra, przedstawiając go – podobnie jak 
uczynił to Lukas Cranach na jednym z obrazów – jako świę-
tego odnowiciela, w aureoli i z gołąbkiem, albo – jak na może 
jeszcze sławniejszej rycinie Hansa Holbeina – jako Herculesa 
Germanicusa i pogromcę znienawidzonego kleru.

Nieświadomy ogromu ryzyka, jakie na siebie bierze, młody 
niemiecki król i desygnowany cesarz rzymski uznał wiosną 
1521 r., że czas wezwać owego wyróżniającego się, a przez 
wielu już bardzo poważanego, wittenberskiego mnicha i dać 
mu następnie publiczne posłuchanie przed sejmem Rzeszy. 
Bowiem już wydarzenia poprzedzające owo wezwanie były 
przejawem faktycznych zmagań sił kościelnych i politycznych 
w Rzeszy i w świecie chrześcijańskim. W październiku 1520 r. 
Karol V przybył na ziemie niemieckie – po raz pierwszy od 
swojej elekcji, która odbyła się w poprzednim roku – i 23 paź-
dziernika 1520 r. został uroczyście koronowany w Akwizgra-
nie na króla niemieckiego. Wówczas został też zmuszony do 
dokonania pierwszego wyłomu w wiekowej tradycji swoich 
poprzedników, który jednak dopiero w świetle późniejszych 
wydarzeń można było uznać za znak zapowiadający koniec 
jedności chrześcijaństwa4. Podczas uroczystych obłóczyn, będą-
cych częścią ceremonii koronacyjnej, na nominata nakładano 
w ustalonym porządku kolejne elementy stroju koronacyj-
nego. Każdy z nich symbolizował przyjęcie godności i zadań 
monarszego majestatu. Okazało się jednak, że zabrakło „szat 
Karola Wielkiego”, które pozostały w Norymberdze. Wobec 
tego Karol V przywdział spodnią odzież udostępnioną przez 
opactwo akwizgrańskie, a na nią zamiast monarszej kapy 
nałożył saraceński płaszcz purpurowy. Zamiast naramiennika 
niemieckich królów konsekrator musiał nałożył Habsburgowi 
Łańcuch Złotego Runa, który był orderem ustanowionym 
w księstwie burgundzkim, leżącym w znacznej części poza tery-
torium Rzeszy. Przede wszystkim jednak zabrakło pierścienia, 

4 Zob. K. Brandi, Kaiser Karl V., wyd. 7, München 1967, s. 100 n.; W. Do-
tzauer, Die Entstehung der frühneuzeitlichen deutschen thronerhebung, w: Herr-
scherweihe und Königskrönung im frühneuzeitlichen Europa, red. H. Duchhardt, 
Wiesbaden 1983, s. 1–20, zwł. s. 7 n.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



10

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

który symbolizował wiarę katolicką i zobowiązywał do docho-
wania jej wierności. Zapewne te perturbacje nie były skut-
kiem celowego działania Norymberczyków, mającego zakłócić 
koronacyjne ordo (porządek ceremonialny), tym niemniej były 
znamiennym jego naruszeniem. Trzeba tu uwzględnić fakt, 
iż w kręgach akwizgrańskiego patrycjatu i humanistów dys-
kutowano już zażarcie o pismach Lutra, a cesarskie miasto 
Norymberga, gdzie były przechowywane insygnia monarsze 
Rzeszy, niewiele później jako jedno z pierwszych wprowadziło 
formalnie reformację. 

Ponieważ początek obrad sejmu Rzeszy w Wormacji 
wyznaczony został już na 27 stycznia 1521 r., dwór cesar-
ski nie miał czasu na refleksję nad ewentualnymi skutkami 
symboliki akwizgrańskich obłóczyn. Otoczenie monarsze nie 
zdecydowało też, jakie stanowisko należy zająć na zwołanym 
sejmie w sprawie Lutra. Karolowi V wydawało się wówczas 
– tak jak i wielokroć później – że znalazł się między wrogimi 
siłami i sprzecznymi interesami, które cechowało wszystko 
inne, tylko nie jasność i trwałość. Jednoznaczne były tylko 
żądania nuncjuszy papieskich: Hieronimusa Aleandra i Mari-
nusa Caracciola. Domagali się oni, aby po papieskiej klątwie 
bezzwłocznie zapadł cesarski wyrok banicji, jak przewidywał 
to tradycyjny podział ról między najwyższą władzą świecką 
i duchowną w świecie chrześcijańskim. Doradcy Karola V, 
przede wszystkim przewodniczący rady wielki kanclerz Mercu-
rino Gattinara oraz członkowie rady Chiévres i Jean Glopion, 
w zasadzie nie byli temu przeciwni. Tym niemniej jako poli-
tycy – którymi byli – próbowali pójść na częściowe ustępstwa 
wobec skonsolidowanej mniejszości książąt i miast Rzeszy. 
Ta bowiem kategorycznie sprzeciwiała się wydaniu wyroku 
„z automatu”, to jest bez przesłuchania oskarżonego. Doszło 
do przewlekłych rokowań, podczas których strona cesarska 
kilkakrotnie zmieniała zdanie, a chwilami nawet była skłonna 
cofnąć wystosowane już do Lutra wezwanie, by przybył na 
sejm. Ostatecznie ustąpiła jednak wobec powszechnych 
w Niemczech nalegań, aby dać Lutrowi okazję do usprawie-
dliwienia się w trakcie przesłuchania przed sejmem Rzeszy. 
Żądał tego bezpośredni władca Lutra, książę elektor saski Fry-
deryk Mądry, który dążył do osiągnięcia własnego celu: chciał 



11

mianowicie doprowadzić do ogłoszenia publicznej deklaracji, 
czy Luter rzeczywiście szerzy heretyckie nauki, czy może też 
wytycza drogę wyczekiwanej od pokoleń reformie Kościoła. 
W istocie jednak delegacja saksońska na sejm Rzeszy myliła 
się głęboko, mniemając, że Karol V zajął postawę antypa-
pieską i zdecydował się „poskromić wszczętą przez papieża 
wrzawę przeciw Lutrowi, palenie jego książek, nastawanie na 
jego życie, cześć i zbawienie”5. Kiedy bowiem na początku 
lutego 1521 r. cesarz otrzymał w Wormacji pismo, które Luter 
wystosował do niego z Wittenbergi 30 sierpnia 1520 r., natych-
miast je zniszczył, bez zapoznania się z jego treścią. W tym 
bowiem przypadku niebezpieczeństwo skalania się herezją 
wydawało mu się zbyt duże.

Jeśli idzie o Lutra, to ów 2 kwietnia 1521 r. wyruszył w na 
sejm w towarzystwie cesarskiego herolda Kaspara Sturma. 
Jego droga – przerywana kazaniami wygłaszanymi w wypeł-
nionych po brzegi kościołach – zamieniła się w prawdziwy 
marsz triumfalny przez Rzeszę. Wiodła ona z dalekiej Witten-
bergi w środkowoniemieckim elektoracie Saksonii, niekiedy 
przez historyków opisywanym wręcz jako ubogi w wymiarze 
duchowym i kulturowym Kolonialland. Zwłaszcza w zestawie-
niu z Zachodem Rzeszy, gdzie – przede wszystkim w Nadre-
nii – w krajobrazie kulturowym widoczny był ślad odciśnięty 
przez cywilizację rzymską i który z tej przyczyny bliższy był 
Rzymowi i papiestwu niż Wschodowi Rzeszy6. Karol V, prze-
ciwnik Lutra, był na wskroś ukształtowany przez duchowość 
Zachodu i Południa Europy. Wychowany w kulturze burgundz-
kiej, która była co prawda otwarta na nowe prądy, potrafiła 
też jednak zaszczepić przywiązanie do tradycji, zwłaszcza do 
religii i Kościoła.

Niezależnie od sprawy Lutra sejm wormacki w 1521 r. i tak 
musiałby zająć się problemami Kościoła w Rzeszy, w związku 
z obszernym katalogiem skarg na Rzym – Gravamina der 
Deutschen Nation gegen den Römischen Stuhl (Gravamina 
Narodu Niemieckiego przeciw Stolicy Apostolskiej). Na tym 

5 Za: M. Brecht, Martin Luther..., t. 1, s. 415.
6 H. Schöffler, Wirkungen der Reformation, Frankfurt am Main 1960, 

s. 105–188.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



12

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

sejmie starły się dwie całkowicie różnie ukształtowane oso-
bistości, pochodzące z odmiennych światów. Równocześnie 
zderzyły się dwa w swej istocie sprzeczne wzajemne oczeki-
wania. Karol V nie pragnął niczego innego jak tylko odwo-
łania przez Lutra jego poglądów, aby uwolnić się od uciąż-
liwych sporów teologów i możliwie najszybciej zabrać się za 
właściwe zadania, to znaczy na nowo i zgodnie z interesem 
Habsburgów zaprowadzić duchowy i polityczny ład w Rzeszy 
i Europie. W obliczu upadku znaczenia władzy cesarskiej, 
spowodowanego rozpadem średniowiecznej societas civilis na 
szereg wczesnonowożytnych państw, Karol V za swoje najpil-
niejsze zadanie uznał ustanowienie nowego ładu w Europie, 
który z jednej strony wtłoczyłby odrębne państwa we wspólne 
ramy polityczne, z drugiej zaś odnowiłby godność i potęgę 
cesarstwa. W zmieniającym się świecie, zdominowanym przez 
nowożytne mocarstwa, cesarz – a konkretnie Karol V i jego 
dynastia – nadal uważał, że powinien stać ponad władcami 
osobnych państw i jako najwyższy zwierzchnik świata chrze-
ścijańskiego panować nad kontynentem europejskim.

Tymczasem Luter i jego zwolennicy – wśród stanów Rze-
szy wciąż jeszcze mała, ale aktywna i rosnąca w siłę grupa – 
mniemali, że mogą przekonać cesarza i pod jego przewodem, 
jako świeckiego zwierzchnika świata chrześcijańskiego, zmusić 
Rzym do wprowadzenia reform zgodnych z ich zapatrywaniami. 

Obie strony z gruntu się łudziły: Karol V zanim jeszcze 
wyruszył do Niemiec miał już w tej materii wyrobioną opi-
nię. Kiedy w przeddzień pierwszego przesłuchania zobaczył 
z daleka Lutra, stwierdził bez wahania: „ten ze mnie nie zrobi 
kacerza”7. Luter zaś, zawahawszy się przez moment w obliczu 
możnych tego świata, czy jako pojedyncza jednostka może 
mieć pewność, że naucza prawdy, po pierwszym przesłucha-
niu w samotnym i rozstrzygającym boju zdobył niezachwiane 
przekonanie: „Jeśli ja – tak przemawiał 18 kwietnia, podczas 
drugiego i decydującego przesłuchania, najpierw cicho, ale 
odważnie, a następnie całkiem wyraźnie kontynuując po łaci-

7 Na podstawie świadectwa nuncjusza papieskiego Aleandra; cyt. za: 
M. Brecht, Martin Luther..., t. 1, s. 431 (jeśli nie zaznaczono inaczej, tłumacze-
nia cytatów są dziełem tłumacza).



13

nie – nie zostanę przekonany za pomocą świadectwa Pisma lub 
w oparciu o solidny grunt – to samemu papieżowi lub sobo-
rom nie uwierzę, ponieważ jest oczywiste, że oni często się 
mylili i sobie przeczyli – albowiem zostałem przez przytoczone 
przeze mnie słowa Pisma pokonany [tzn. nie mogę zmienić 
moich poglądów – H.S.]. I jak długo moje sumienie będzie 
zniewolone przez Słowo Boże, nie mogę i nie chcę niczego 
odwołać, ponieważ postępowanie wbrew sumieniu jest wąt-
pliwe i groźne dla zbawienia. Tak mi dopomóż Bóg. Amen”8.

To słowa reformatora – a nie cesarza – obiegły świat i do 
dziś kształtują obraz obu postaci, Lutra i – przez kontrast – 
Karola V. Ich oddziaływanie zostało zwielokrotnione dzięki 
redaktorom i drukarzom w Wittenberdze, którzy je zręcznie 
wyostrzyli propagandowo i rozpropagowali9 wśród ludu w tej 
postaci w tysiącach pism ulotnych. „Nie mogę inaczej / przy 
tym obstaję / tak mi dopomóż Bóg / amen” – te słowa Lutra 
są przekazywane z pokolenia na pokolenie wśród niemiec-
kich protestantów. Także oceny historyków – w każdym razie 
niemieckich, którzy długo nadawali ton badaniom nad refor-
macją – do niedawna zawierały determinujący je emocjonalny 
i propagandowy kontrast między z jednej strony głęboką reli-
gijnością, płynącą z wiary w Boga i odwagi niemieckiego refor-
matora, z drugiej zaś – rzekomo powierzchownym tradycjona-
lizmem w sprawach wiary i polityki kościelnej Karola V oraz 
jego dworu. I tak Leopold von Ranke przyznawał co prawda 
Karolowi V, „że postępowanie w sprawie Lutra nie wynikało 
wyłącznie z motywów politycznych; jest bardzo prawdopo-
dobne, że dla niego podważenie nieomylności soborów, atak 
na sakramenty było w równym stopniu obrzydliwe, co niepo-
jęte”, jednocześnie jednak dodawał: „doprawdy tak samo jasne 
jest przecież, że polityka miała w tym największy udział”10.

8 Całość znacznie obszerniejszej deklaracji w: Geschichte in Quellen, t. 3: 
Renaissance, Glaubenskämpfe, Absolutismus, wyd. F. Dickmann, München 1966, 
s. 122–125; cyt. na podstawie tłumaczenia K.-V. Selgego, w: Martin Luther und 
die Reformation in Deutschland. Ausstellung des germanischen Nationalmuseums 
Nürnberg, Frankfurt am Main 1983, s. 201.

9 Zob. Geschichte in Quellen..., t. 3, wstęp do dok. 50, s. 119 n. i s. 125, 
przyp. 1. 

10 L. von Ranke, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation, wyd. 
P. Joachimsen, t. 1, Merseburg–Leipzig 1933, s. 287.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



14

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

W ogromnej masie badań historycznych, w których pod 
koniec XX w. perspektywa egzystencjalna i konfesyjna – sto-
sowana także w historiografii reformacji – zeszła na drugi 
plan i oddała pole podejściu funkcjonalnemu11, współcześnie 
na czoło wysuwa się znajdowanie paraleli, które istniały przy 
całej nieprzystawalności postaw Lutra i Karola V. Zaś historia 
strukturalna poucza nas, że można błędnie ocenić podstawowe 
warunki socjalizacji i życia w dawnej Europie, „jeśli – posługu-
jąc się słowami Tomasza Manna – będzie się traktować religię 
i politykę jako sprawy z gruntu odmienne, które nie mają i nie 
powinny mieć ze sobą niczego wspólnego, tak że każda jedna 
zostałaby zdeprecjonowana lub niesłusznie ośmieszona, jeśli 
zostanie wykazany wpływ jednej na drugą”12.

Trzeba zatem wziąć pod uwagę – u obu stron – politykę, 
a także religijność i formację sumienia. W równym stopniu 
harde, jak i głęboko egzystencjalne „nie-mogę-inaczej” dla 
młodego Habsburga oznaczało to samo, co dla Lutra. Jak 
zostanie to dokładniej przedstawione w następnym rozdziale, 
dla Karola V miało to podwójny sens: psychologiczno-su-
biektywny – wynikający z jego wychowania i na tym grun-
cie uformowanej osobistej religijności, która nie mogła być 
żadną inną, jak tylko katolicką religijnością jego przodków; 
oraz obiektywno-polityczny, ponieważ stabilna jedność świata 
chrześcijańskiego pod znakiem katolicyzmu była nieodzownym 
warunkiem umożliwiającym Karolowi V realizację jego poli-
tycznych planów – zabezpieczenia i umocnienia jego własnych, 

11 Odwołam się w tym miejscu do podjętej przeze mnie próby paralelne-
go przedstawienia trzech wielkich reformatorów: H. Schilling, Luther, Loyola, 
Calvin und die europäische Neuzeit, „Archiv für Reformationsgeschichte” 85, 
1994, s. 5–31; zob. pol. tłum.: Luter, Loyola i Kalwin a europejska nowożytność, 
w: tenże, Konfesjonalizacja. Kościół i państwo w Europie doby przednowoczesnej, 
tłum. J. Kałążny, posłowie H. Orłowski, Poznań 2010 (Poznańska Biblioteka 
Niemiecka, 32), s. 135–159.

12 Z cyklu powieściowego T. Manna, Joseph und seine Brüder, księga 2: Jo-
seph der Ernährer, który traktuje w związku z powołaniem Józefa na tłumacza 
snów i ministra w Egipcie o wstąpieniu na tron młodego faraona Amenhote-
pa IV jako przełomie polityczno-społecznym, a także o pojawieniu się boga 
słońca Atona, przez co została ograniczona potęga tradycyjnie najważniejszego 
kultu Amona i jego kapłanów. Zob. wyd. pol.: T. Mann, Józef i jego bracia, t. 3: 
Józef Żywiciel, tłum. M. Traczewska, Wrocław 1997. Tu za wyd niem.: Th. Mann, 
Gesammelte Werke, t. 5, Frankfurt am Main 1960, s. 1377.



15

rozciągających się wzdłuż kontynentu europejskiego posiadło-
ści oraz przebudowy Europy i świata chrześcijańskiego. 

Ostatecznie tylko jedno odróżniało cesarskie „nie-mogę-
-inaczej” od deklaracji Lutra: dręcząca mnicha niepewność 
sumienia, czy jednak jako jednostka nie myli się, i z tego wyni-
kający błagalny akt strzelisty: „Tak mi dopomóż Bóg! Amen”13, 
którym zakończył wypowiedź, były z gruntu obce Karolowi V. 
Ponieważ cesarz przez całe życie miał niezachwianą pewność, 
że Bóg musi stać po jego stronie, zwłaszcza i przede wszyst-
kim w walce z niemiecką herezją, czyli pestis Germaniae, jak 
wkrótce będzie określana przez hiszpańskie otoczenie cesarza. 
Tak więc edykt wormacki z 8 maja 1521 r., w którym Luter 
i jego zwolennicy zostali uznani za heretyków, był wstępem 
do długiej kampanii zwalczania „niemieckiej choroby”. Jak 
zobaczymy, Karol V w ostatnich miesiącach życia spędzanych 
w hiszpańskim St. Yuste wciąż był pochłonięty walką, aby przy-
najmniej swoje iberyjskie władztwo uratować przed zgubnymi 
„fałszywymi naukami”. 

Bezwarunkowa ufność pokładana przez Habsburga w Bogu 
wynikała w równym stopniu z jego świeckiego poczucia maje-
statu, jak z religijnej pokory. Postawa ta znalazła wyraz w dru-
giej z wymienionych na początku scen, która rozegrała się 
ponad ćwierć wieku po wydarzeniach w Wormacji. Opisał 
ją hiszpański historiograf Luis de Ávila (1500–1564). Przed-
stawia ona cesarza jako wojennego pana u szczytu potęgi, 
który zwyciężył luterańską herezję i przez krótki czas wydawał 
się bliski osiągnięcia swego najważniejszego celu: przywróce-
nia jedności Kościoła oraz hegemonii politycznej w Rzeszy 
i w Europie.

Kiedy rankiem 24 kwietnia 1547 r. pod Mühlbergiem 
w Saksonii armia cesarska już podczas pierwszego natarcia 
pokonała armię Związku Szmalkaldzkiego – utworzoną przez 
niemieckich protestantów dla obrony przed cesarzem – i bez 
problemu mogła przekroczyć linię rzeki Łaby, wówczas – tak 
relacjonował Luis de Ávila – każdemu z żołnierzy i z bliższego 

13 Najnowszy biograf Lutra w spornej kwestii, a mianowicie, w jakim stanie 
umysłu znalazł się reformator po przesłuchaniu przed sejmem, broni zresztą 
poglądu, że nic nie wskazuje na zachwianie pewności siebie reformatora; zob. 
M. Brecht, Martin Luther..., t. 1, s. 434 n.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



16

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

otoczenia cesarza nasuwało się skojarzenie z Cezarem i jego 
słowami: veni, vidi, vici. Wieczorem, rozpamiętując szczęśliwe 
wydarzenia, między innymi wzięcie do niewoli bez walki przy-
wódcy protestanckiej opozycji, księcia elektora saksońskiego 
Jana Fryderyka, sam cesarz nawiązał do porównania z Ceza-
rem, jednak z powodu właściwej dla chrześcijańskiego władcy 
wdzięczności i pokory, zmienił starożytną formułę na: veni, 
vidi, Deus vixit14.

Religijny, a w istocie eschatologiczny wymiar zwycięstwa 
na protestantami został jeszcze uwypuklony – tak w cesarskiej 
świadomości, jak i propagandzie – wzmianką o okrzyku bojo-
wym wojsk cesarskich: Sant Jago España, Sante Jorge Imperio, 
który wiązał się faktem, że 24 kwietnia przypadało wspomnie-
nie św. Jerzego, patrona chrześcijańskiego rycerstwa. Został 
też ukazany w sposób przejaskrawiony, tak by głosić wieczną 
sławę, w dziełach sztuki, powstałych z inspiracji dworu, 
a nawet bezpośrednio samego cesarza. I tak zgodnie z zamy-
słem programowym obrazy w Alhambrze w Granadzie sławiły 
Karola V równocześnie jako: bohatera wojennego – zwycięzcę 
pod Mühlbergiem, obrońcę wiary – defensor fide, księcia 
pokoju – gwaranta pax romana et christiana. Kompozycja ta 
przestawiała obrazowo dzieło cesarza „jako usprawiedliwiony 
moralnie szlak politycznych zmagań ze złem, mozolnych, ale 
skutecznych, prowadzonych środkami militarnymi, zwieńczo-
nych zwycięstwem dobra, którego nie można było osiągnąć 
bez wojny”15. Powszechnie znany jest obraz Tycjana Karol V 
pod Mühlbergiem – portret rycerza na koniu, którego treść 
ideowa została bez wątpienia zaaprobowana przez Karola V, 
a może nawet przez niego zainspirowana. Na pierwszy rzut oka 
przedstawia jedynie zwycięskiego wojennego pana. W istocie 
jednak na tym obrazie, osadzonym w artystycznej i duchowej 
tradycji średniowiecza i renesansu, Karol V został ukazany 
jako miles christianus i św. Jerzy, walczący z Turkami i prote-
stantami o pokój i jedność chrześcijaństwa. Przekonuje o tym 

14 L. de Avila y Zúñiga, Comentariorum Caesare Maximo gesto libri duo, 
Antwerpen 1550, s. 124b.

15 R. Wohlfeil, Kriegsheld oder Friedensfürst?, w: Recht und Reich im Zeitalter 
der Reformation. Festschrift für Horst Rabe, red. Ch. Roll i in., Frankfurt am Main 
1996, s. 57–96, zwł. s. 91 oraz s. 81, 90, 95.



17

 symbolika Świętej Włóczni – cesarskiej relikwii – identyfiko-
wana z przydługą kopią trzymaną na obrazie przez Karola V 
oraz tradycja ikonograficzna przedstawiania św. Jerzego jako 
konnego obrońcy chrześcijaństwa16.

Kilka dni później w Wittenberdze, oddalonej od Mühl-
bergu o zaledwie sto kilometrów w dół rzeki Łaby, zapadło 
drugie rozstrzygnięcie, które – jeśli można rozważać skutki 
nieurzeczywistnionych możliwości – zapewne było jeszcze 
ważniejsze niż samo zwycięstwo w polu. Karol V zajął miasto-
-kolebkę herezji i „warowny gród”17 protestanckiej opozycji, 
i nikt już nie mógł mu przeszkodzić w przeprowadzeniu tego, 
co nie udało się pokolenie wcześniej w Wormacji, a mianowi-
cie w wyegzekwowaniu z całą surowością wyroku za herezję. 
W istocie radykalne stronnictwo antyprotestanckie w jego oto-
czeniu, przede wszystkim Hiszpanie i wysłannicy papiescy, 
natarczywie doradzali, aby nakazał ekshumację zwłok refor-
matora, które już od ponad roku spoczywały w wittenberskim 
kościele zamkowym, a następnie spalenie ich na stosie, jak to 
się stało niegdyś ze szczątkami angielskiego reformatora Jana 
Wiklefa. Mogło się tak nawet zdarzyć, że cesarz osobiście 
odwiedził grób swego adwersarza. W każdym razie taką scenę 
przedstawia monumentalny obraz historyczny drezdeńskiego 
malarza Adolfa Fryderyka Teichsa (1812–1860), który oparł 
się na tradycji przekazywanej ustnie w Wittenberdze18.

Ostatecznie nie ma wszak znaczenia, czy rzeczywiście takie 
zdarzenie miało miejsce, czy było nacechowane dramatyzmem 
i emocjami – jak na dziewiętnastowiecznym obrazie – czy 
chłodną i spokojną zadumą. Decyzja powzięta przez Karola V, 

16 H. von Einem, Karl V. und Tizian, w: Karl V. Der Kaiser und seine Zeit, red. 
P. Rassow, F. Schalk, Köln 1960, s. 67–93, zwł. s. 72–79.

17 W oryginale autor posługuje się tutaj sformułowaniem Feste Burg, nawią-
zując do słynnego hymnu skomponowanego przez Lutra (przyp. tłum.).

18 Wydarzenia tego nie potwierdzają współczesne Karolowi V źródła. Jednak 
dzięki krytycznej analizie źródłowej Helmarowi Junghansowi udało się dowieść 
prawdopodobieństwa tego wydarzenia w oparciu o tradycję ustną; zob. H. Jung-
hans, Kaiser Karl V. am Grab Martin Luthers in der Schloßkirche zu Wittenberg, 
„Lutherjahrbuch” 54, 1987, s. 100–113. Karlheinz Blaschke w: 700 Jahre Wit-
tenberg, red. S. Oehming, Wiemar, 1995, s. 37, zauważył, że kościół zamkowy 
przenika duch dziejowy („vom Hauch der Weltgeschichte berührt”), ponieważ 
opanowanie Wittenbergi miało dla Karola V „to samo symboliczne znaczenie 
jakie miało dla Napoleona zdobycie Moskwy”.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



18

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

aby pozostawić w spokoju doczesne szczątki reformatora, była 
wyrazem w równym stopniu jego świeckiej polityki, jak i oso-
bistej religijności i kościelno-politycznych zapatrywań. Nie 
inaczej postąpił już w 1521 r., kiedy to wbrew naciskom swo-
ich doradców – wśród nich także swego preceptora Adriana 
z Utrechtu – przyznał Lutrowi cesarski glejt19.

Dziesięciolecia dzielące wydarzenia w Wormacji w 1521 r. 
i w Mühlbergu-Wittenberdze w 1547 r. wypełniły duchowe, 
dyplomatyczne i polityczne spory, odraczania oraz czasowo 
ograniczone kompromisy, które zawierano z tej przyczyny, 
że cesarz w danym momencie dziejowym za pilniejsze 
zadanie uznawał boje o polityczną hegemonię w Europie 
z królem francuskim Franciszkiem I oraz sprzymierzonym 
z nim Imperium Osmańskim. Ta polityka powstrzymywa-
nia dotyczyła zresztą tylko Rzeszy i była w istocie skutkiem 
notorycznego przeceniania siły rozbicia religijnego w Niem-
czech w wymiarze politycznym i społecznym – jeśli możemy 
odwołać się w tym miejscu do poglądu podzielanego przez 
większość historyków. W dziedzicznych krajach i posiadło-
ściach, tam gdzie Karol V sprawował władzę nie tylko jako 
cesarski pan lenny i zwierzchnik Rzeszy, lecz jako dzierżyciel 
władzy monarszej i bezpośredni władca ziemski, występo-
wał on szybko i stanowczo oraz z reguły skutecznie przeciw 
luterańskim i im pokrewnym nowinkom religijnym. Skut-
kiem tego do dzisiaj niemal wszystkie posiadłości Karola V 
pozostały w przeważającej mierze katolickie, z jednym dużym 
wyjątkiem północnych Niderlandów, które oderwały się za 
panowania Filipa II.

Ponieważ zasadnicze rozstrzygnięcia zapadały w krajach 
habsburskich wcześniej niż w Rzeszy, powinny one zostać roz-
patrzone najpierw. Opis polityki kościelnej Karola V powinien 
następnie uwzględniać religijne elementy zawarte w koncepcji 
władzy cesarskiej, plany zwołania soboru oraz stosunek do 
papiestwa. Jednak wcześniej jeszcze należy lepiej oświetlić 
osobistą religijność Karola V. Dobrym punktem wyjścia do 
poruszenia tej kwestii, która zalicza się wciąż do nierozwiąza-
nych zagadek biografii tego cesarza z przełomu średniowiecza 

19 L. von Ranke, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation..., s. 187 n.



19

i epoki nowożytnej, jest księga pamiątkowa wydana z okazji 
500-lecia jego urodzin20. 

II. Zagadnienie osobistej religijności cesarza

Osobista religijność Karola V nie poddaje się łatwo ana-
lizie. Chociaż był on jednym z pierwszych władców, którzy 
pozostawili po sobie wiele dokumentów i listów, to jednak 
Habsburgowie nie mieli zwyczaju ujawniać w nich wewnętrz-

20 Zdumiewające jest, że biografowie Karola V z reguły niemal nie zauważają 
kwestii jego osobistej religijności. U Petera Rassowa nie odgrywa ona prawie 
żadnej roli; zob. tenże, Kaiser-Idee Karls V. dargestellt an der Politik der Jahre 
1528–1540, Berlin 1932; tenże, Die politische Welt Karl V., München 1942; ten-
że, Karl V. der letzte Kaiser des Mittelalters, Göttingen 1957. Mimo to Rassow 
doszedł do zaskakującej oceny: „umysłowość pod względem religijnym prymi-
tywna, a jednocześnie – w świetle wszystkich historycznych świadectw – racjo-
nalna”; tenże, Die politische Welt..., s. 48. Karl Brandi, autor aktualnej do dzisiaj 
biografii Karola V, zadowolił się nic niemówiącym zakwalifikowaniem cesarza 
„jako człowieka najgłębszej średniowiecznej pobożności” (zob. K. Brandi, Kaiser 
Karl V..., s. 538), podsumowując przy okazji opisu sceny umierania swoje zapa-
trywanie na temat drogi życiowej Habsburga. Także Heinrich Lutz nie wykazał 
szczególnie głębokiego zainteresowania tą sprawą. Por. jego zarys, niezwykle 
poza wszystkim inspirujący: H. Lutz, Karl V. Biographische Probleme, w: tenże, 
Politik, Kultur und Religion im Werdeprozeß der frühen Neuzeit. Aufsätze und 
Vorträge, red. M. Csáky, G. Hamann, G. Klingenstein, A. Kohler, H. Rumpler, 
G. Stourzh, Klagenfurt 1982, s. 123–146. W holenderskich, hiszpańskich i angiel-
skich pracach biograficznych wygląda to podobnie. Manuel Fernández Álvarez 
(Imperator Mundi. Karl V. – Kaiser des Heiligen Römischen Reiches Deutscher 
Nation, Stuttgart–Zürich 1977) potraktował tę problematykę marginalnie, po-
dobnie Salvador de Madariaga (Carlos V, Barcelona i in. 1981). Także Charles 
Terlinden (Carolus Quintus, Charles Quint Empereur des Deux Mondes, Brüssel 
1965) wykazał niewielkie zainteresowanie tą problematyką. W przeciwieństwie 
do nich włoski historyk Federico Chabod (Carlo V e il suo imperio, Turin 1985, 
s. 23–32) przebadał dokładniej osobistą religijność Karola V, wychodząc od jego 
„politycznego testamentu”. Obszernie natomiast została omówiona polityka 
religijna Karola V, przede wszystkim w: W. Reinhard, Die kirchenpolitischen Vor-
stellungen Kaiser Karl V., ihre Grundlagen und ihr Wandel, w: Confessio  Augustana 
und Confutatio. Der Augsburger Reichstag von 1530, red. E. Iserloh, Münster 
1980, s. 62–100, oraz w tomie: Karl V. Politik und politisches System, red. H. Rabe, 
Konstanz 1996. Przede wszystkim u zachodnioeuropejskich biografów większe 
zainteresowanie wzbudza – tak już w przypadku Brandiego – Karol V jako wielki 
„Europejczyk” niż człowiek religii; por. np. M. Fernández Álvarez, Imperator 
Mundi..., s. 225, „jednak jego [!] idea zjednoczonej Europy nie umarła wraz 
z nim”. Próby opracowania „religijnej postawy”, względnie „religijnego profilu” 
Karola V podjął I. Ludolphy, Die Voraussetzungen der Religionspolitik Karls V., 
Berlin 1965; tenże, Das Problem der Frömmigkeit, w: F. Seibt, Karl V. Der Kaiser 
und die Reformation, Berlin 1990, s. 27–33. 

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



20

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

nych nastrojów: emocji i poruszeń duszy. Powściągliwość 
wzmacniała jeszcze u Karola V silna świadomość majestatu 
władzy. Nadto osobista religijność cesarza była wprost zależ-
nością, która dokonywała się bezpośrednio między Bogiem 
i jego cesarskim namiestnikiem na ziemi. Jak ukazały to 
opisywane już wydarzenia – w Wormacji w 1521 r. oraz pod 
Mühlbergiem i w Wittenberdze w 1547 r. – Karol V rzadko 
wypowiadał się publicznie na temat religii, a jeśli już, to 
najczęściej w kontekście polityki kościelnej lub państwo-
wej. Historyk chcący zbadać i określić religijność Karola V, 
musiałby zmierzyć się z ogromnymi problemami źródłowymi 
i metodologicznymi. Wywód stwierdzający, że Karol V mógł 
być w swej istocie człowiekiem areligijnym, będzie całko-
wicie chybiony, nawet jeśli wciąż można taki osąd znaleźć 
w publikacjach. Specyfikę osobowości Karola V stanowi to, 
że jego religijność można zrekonstruować na podstawie wielu 
sporadycznych wypowiedzi, które padły niemal wyłącznie 
w kontekście politycznym. Trudności we właściwym zrozu-
mieniu biorą się stąd, że współczesne pojęcie religii w zasad-
niczych punktach różni się od typu religijności, który repre-
zentował Karol V. Współcześnie postrzegamy religię jako 
subiektywną i indywidualną siłę duchową, którą kształtują 
osobiste decyzje i wyznanie wiary. Takie rozumienie reli-
gii uzyskało rację bytu dopiero wówczas, kiedy osobowość 
Karola V była już od dawna uformowana. Było ono właśnie 
skutkiem reformacji i wywołanej przez nią konfesjonalizacji21 

21 Na temat definicji i znaczenia kluczowego w badaniach Heinza Schillinga 
terminu „konfesjonalizacja”, który od lat 80. XX w. stał się wręcz obowiązują-
cym paradygmatem w badaniach niemieckiej historiografii nad problematyką 
wyznaniową w XVI i XVII w., zob. zamieszczone w niniejszym tomie studia: 
Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego i kształtowanie się wczesnonowożyt-
nej Europy – modernizacja poprzez zróżnicowanie, integrację i separację, Accep-
tation de la diversité w Europie wczesnonowożytnej i w ramach Unii Europejskiej 
oraz Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie Środkowej 
i Wschodniej w XIV–XVII w. – ich początki, drogi i pierwsze wyniki badań. Szersze 
wywody na temat procesu konfesjonalizacji czytelnik znajdzie w niedawno opu-
blikowanym polskim wyborze studiów H. Schillinga, Konfesjonalizacja. Kościół 
i państwo w Europie doby przednowoczesnej... Pragnę przy tej okazji wyrazić 
Panu Prof. Hubertowi Orłowskiemu najserdeczniejsze podziękowanie za jego 
pomoc i wsparcie, również przy wyborze artykułów H. Schillinga, które weszły 
w skład niniejszego tomu z serii Niemieckiego Instytutu Historycznego „Klio 
w Niemczech” (przyp. red. nauk.).



21

luterańskiego, kalwińskiego i katolickiego Kościoła w drugiej 
połowie XVI w.22

Osobowość Karola V, zwłaszcza jego religijność, została 
trwale ukształtowana jeszcze przed wystąpieniem Lutra i stąd 
zwrot ku konfesjonalizacji nie odcisnął na niej żadnego śladu. 
Cesarz nie miał zwyczaju badać nieustannie swego sumienia, 
tego, czy kroczy ścieżką prawdziwej nauki. Nie odczuwał też 
wewnętrznego przymusu, aby publicznie wyznawać wiarę, 
obowiązku „konfesji”, czyli dawania świadectwa i umacnia-
nia pewności co do czystości nauki i życia. Dzielił go rów-
nie głęboki dystans w stosunku do Lutra i innych bohaterów 
reformacji, jak i do przywódców kontrreformacji i władców 
epoki baroku. Dla nich, tak samo jak i dla ich przeciwni-
ków, potrzeba nieustannej religijnej autorefleksji i publicznej 
confessio była zrozumiała sama przez się. Wystarczy wspo-
mnieć prawnuka Karola V, Ferdynanda II, cesarza w latach 
1619–1637, albo księcia elektora bawarskiego Maksymiliana, 
który – jak wiadomo – swoją więź z Najświętszą Maryją Panną 
ostentacyjnie potwierdzał wystawianiem formalnych doku-
mentów ustanawiających osobiste poddanie się pod opiekę 
Matki Bożej, które podpisywał własną krwią.

Nowożytny subiektywizm był z gruntu obcy religijności 
Karola V, przez całe życie pozostała ona „przedkonfesyjna” 
(vorkonfessionell). Zdominowana przez tradycjonalizm, który 
nie dopuścił do przemiany religijności ani w duchu reforma-
cji, ani w duchu konfesjonalizmu właściwego nowożytnemu, 
trydenckiemu Kościołowi katolickiemu23.

22 Aktualne podsumowanie badań nad procesem europejskiej konfesjonali-
zacji w: H. Schilling, Confessional Europe: Bureaucrats, La Bonne Police, Civiliza-
tions, w: Handbook of European history in the late Middle Ages, Renaissance and 
Reformation 1400–1600, red. Th.A. Brady, H.A. Oberman, J.D. Tracy, t. 2, Leiden 
1995, s. 641–671. O genezie i kształcie paradygmatu konfesjonalizacji zob. oba 
przewodnie artykuły W. Reinharda i H. Schillinga w: Die Katholische Konfessiona-
lisierung. Wissenschaftliches Symposion der Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus 
Catholicorum und des Vereins fü r Reformationsgeschichte 1993, red. W. Reinhard, 
H. Schilling, Gütersloh–Münster 1995, s. 1–49 oraz 419–452. O nowej interpre-
tacji reformacji, w szerokiej, europejskiej, ponadwyznaniowej perspektywie zob. 
H. Schilling, Reformation – Umbruch oder Gipfelpunkt eines Temps des Réformes?, 
w: Die Frühe Reformation in Deutschland als Umbruch, red. B. Moeller, Güters-
loh 1997 (Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte, 199), s. 13–34. 

23 Die Katholische Konfessionalisierung..., s. 1–49 oraz 419–452.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



22

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Próbując odtworzyć spójny obraz tego rodzaju religijności, 
która staje się coraz bardziej obca naszym wyobrażeniom, 
musimy go poskładać z rozproszonych i rzadkich świadectw 
samego Karola V wraz z pojedynczymi relacjami jego współ-
czesnych o jego życiu religijnym. Trzeba przy tym zauważyć, 
że „religii cesarza nie można rozpatrywać inaczej, jak przez 
jego stosunek do reformy Kościoła, papiestwa i protestanty-
zmu”. Inaczej niż w poczytnych niegdyś opisach, które bazo-
wały na dziewiętnastowiecznych wyobrażeniach o osobowości 
człowieka i nie uwzględniały w stopniu dostatecznym praw-
dziwych realiów życia monarchy na przełomie średniowie-
cza i epoki nowożytnej, dzisiejsze badania historyczne nad 
biografią cesarza muszą ukazywać „rozwój osobowości […] 
w szerokich ramach uwarunkowań politycznych oraz społecz-
no-kulturowych”24.

Znamienne, że szczególnie mało wiemy o roli, jaką odgry-
wała religia w dziecięcych latach Karola V – zbyt oczywista była 
wówczas religijna podstawa każdego wychowania. Możemy się 
tylko domyślać, z jakim typem religijności zetknął się młody 
Karol V na dworze swojej ciotki Małgorzaty w niderlandzkim 
Mechelen. Jest pewne, że decydujący wpływ na wychowanie 
Karola V miał wybitny teolog i humanista Adriaan Floren-
szoon Boeyens (1459–1523), który u schyłku swego życia na 
kilka miesięcy objął tron św. Piotra jako Hadrian VI. Można 
założyć, że Adriaan zaszczepił swemu wychowankowi taką 
religijność, którą sam wyznawał. A była to surowa, skrupulatna 
i przysposobiona do humanistycznego sposobu życia poboż-
ność, która rozprzestrzeniła się około 1500 r. w Burgundii 
jako wyraz przełomu w uczuciowości religijnej schyłku śre-
dniowiecza i która rozkwitła w środowisku humanistów oraz 
devotio moderna lub braci wspólnego życia. Pozostaje kwestią 
sporną, w jakim stopniu Karol V sam czynnie przyjął ów reli-
gijny i wychowawczy fundament25. W każdym razie współ-
grała z tym nigdy niewerbalizowana przez niego stanowczość, 
z jaką zwalczał herezję, podobnie jak plany zorganizowania 

24 Metodologiczne wskazówki zawiera otwierający nowe perspektywy ba-
dawcze artykuł A. Kohlera w Neue deutsche Biographie, t. 11, Berlin 1977, 
s. 191–211, zwł. s. 193.

25 F. Seibt, Karl V. Der Kaiser..., s. 29.



23

soboru, przy których obstawał twardo wbrew oporom ze strony 
Rzymu. Kiedy Karol V 7 marca 1522 r., po wyborze Adriaana 
na papieża, wrócił wspomnieniami do wspólnie przed dwiema 
dekadami spędzonego czasu na dworze w Mechelen, w któ-
rym „estant vostre escolier – wyrażając nadzieję – que estant 
le papat en votre main, et lempyre en la myenne est pour 
faire par ensemble beaucop de bonnes et grandes choses”26, 
to wypowiedziane wówczas słowa o współpracy politycznej 
z papiestwem ujawniły także przywiązanie do zasad, w któ-
rych był wychowywany w dzieciństwie. W tym kontekście na 
wzmiankę zasługuje także wyznanie zawarte w mowie abdyka-
cyjnej wygłoszonej w Brukseli w 1556 r. W zasadzie pragnął on 
– zwierzał się cesarz obecnym hiszpańskim grandom – wycofać 
się ze świata i poświęcić życie w całości Służbie Bożej. Jedynie 
choroba matki oraz długo trwająca bezdzietność jego brata 
Ferdynanda skłoniły go do zmiany życiowych planów27. 

Być może od właściwego wychowania, nad którym pie-
czę sprawowała ciotka Małgorzata, ważniejszy dla formacji 
religijnej Karola V był rycerski Zakon Złotego Runa. Zało-
żony w 1429 r. przez księcia burgundzkiego Filipa Dobrego, 
a następnie przejęty i przekształcony przez Habsburgów w ich 
międzynarodowy order domowy, był typem późnośrednio-
wiecznego bractwa arystokratycznego, którego znaczenie dla 
życia religijnego ich członków (na co wskazują najnowsze 
badania) bynajmniej nie ograniczało się – jak mniemał jeszcze 
Karl Brandi – do nauki zachowywania się „także wobec Nie-
biańskiej Władzy […] w sposób dworny, ceremonialny i sto-
sowny”28. Jako rycerz Złotego Runa, na którego pasował go 

26 Correspondenz des Kaisers Karl V., t. 1–3, wyd. K. Lanz, Leipzig–Wien 
1844–1846, tu t. 1, s. 58–60.

27 Jednym z nielicznych biografów, który poważnie potraktował to wyznanie, 
jest Ferdinand Seibt (Karl V. Der Kaiser..., s. 218). Edycja mowy abdykacyjnej 
w: J.K. Mayr, Die letzte Abdankung Karls V. (16. Jänner 1556), „Nachrichten von 
der Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen” 1931, s. 143–158, cyt. ze s. 156.

28 K. Brandi, Kaiser Karl V..., s. 23. Nowe opracowania historii Zakonu Zło-
tego Runa to: Les chevaliers de l’ordre de la Toison d’or au XVe siècle: notices 
bibliographiques, red. R. de Smedt, Frankfurt am Main 1994; Ch. de Terlinden, 
Der Orden vom Goldenen Vlies, Wien 1970; G.G. Jones, The Order of the Golden 
Fleece: form, function and evolution, 1430–1555, Ann Arbor, Mich. 1988. O za-
konach rycerskich ogólnie: A. Ranft, Adelsgesellschaften. Gruppenbildung und 
Genossenschaft im spätmittelalterlichen Reich, Göttingen 1994; Die  geistlichen 

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



24

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

ojciec, nim skończył rok życia, Karol V wzrastał w religijnym 
tradycjonalizmie. W żadnym wypadku nie był to wszak tra-
dycjonalizm formalny czy objawiający się w zastygłym geście 
dworskości i przyzwoitości. W środowisku rycerzy Złotego 
Runa bardzo wcześnie zaszczepiona została pewna cecha, 
którą Karol V rozwinął w latach młodzieńczych, spędzonych 
w Hiszpanii, pod wpływem podobnej tradycji mentalnej, 
pielęgnowanej w kręgach tamtejszych zakonów rycerskich, 
naznaczonych ideą rekonkwisty. Była nią gotowość i żarliwe 
pragnienie walki przeciw heretykom i fałszerzom czystej nauki 
oraz za nieskazitelność chrześcijaństwa. Z drugiej strony było 
nią przekonanie, że owa walka może prowadzić tylko do zwy-
cięstwa, ponieważ w jej trakcie Kościół od wewnątrz zosta-
nie odnowiony i wzmocniony. Tak jak to dokonało się już 
w Hiszpanii w środowisku arcybiskupa Francisco Jiméneza 
de  Cisneros29, a czego także domagali się w Niderlandach 
humaniści i bracia wspólnego życia.

Nadto trzeba jeszcze uwzględnić, że istnienie późnośre-
dniowiecznych zakonów rycerskich – na czele z Zakonem Zło-
tego Runa – było całkowicie związane z władcą, jego dworem 
i formującym się państwem wczesnonowożytnym. Nadawało to 
ich działalności, w tym także służbie Kościołowi, wybitnie poli-
tyczny charakter. Skutkowało zaś swoistym przemieszaniem 
świadomego tradycjonalizmu w podtrzymywaniu form życia 
i wiary przodków z aktywnym kształtowaniem, a nawet prze-
kształcaniem porządku państwowego i systemu władzy, czego 
Karol, jak wszyscy Habsburgowie, nie rozgraniczał30. Idea kru-
cjaty jako walki z niewiernymi była immanentnym składnikiem 
owej kultury rycerskiej. Tak ją pojmował Maksymilian I, który 
ze swoistym dialektycznym uzasadnieniem nazwany został 

Ritterorden Europas, red. J. Fleckenstein, M. Hellmann, Sigmaringen 1980; 
A.J.D. Boulton, The knights of the crown. The monarchical orders of knighthood 
in later medieval Europe, 1325–1520, Woodbridge 1987.

29 J. Garcí a Oro, Cisneros y la reforma del clero español en tiempo de los 
Reyes Católicos, Madrid 1971; P. Tarsicio de Azcona, La elección y reforma del 
episcopado español en tiempo de los Reyes Católicos, Madrid 1960; A.M. Rouco-
-Varela, Staat und Kirche im Spanien des 16. Jahrhunderts, München 1965.

30 Ową „pozorną sprzecznością” kultury szlacheckiej i rycerskiej w późnym 
średniowieczu zajął się także W. Paravicini, Die ritterlich-höfische Kultur des 
Mittelalters, München 1994, zwł. s. 108 n.



25

„ostatnim rycerzem”31, a w jeszcze większym stopniu jego wnuk 
Karol V, dla którego walka z Turkami, Maurami i protestanc-
kimi heretykami były w równym stopniu obowiązkiem wiary 
co obowiązkiem rycerskim. Wystarczy tu wspomnieć wezwanie 
bojowe pod Mühlbergiem („św. Jerzy”) oraz portret Tycjana, 
na którym Karol V został przedstawiony jako miles christianus. 

Ostatecznie projekt politycznej i duchowej odnowy i prze-
budowy świata chrześcijańskiego – a w konsekwencji całej 
Europy – w który Karol V zaangażował się już w latach mło-
dzieńczych, zgadzał się także z koncepcją aktywnej w wymia-
rze politycznym religijności. Również pewność siebie, z jaką 
Habsburg bez najmniejszej wątpliwości prowadził przesłu-
chanie Lutra w Wormacji w 1521 r., była skutkiem owego 
religijnego obiektywizmu i tradycjonalizmu, które od kolebki 
stały się dla niego niemal przyrodzone. Bynajmniej nie ułom-
ność sumienia lub niezrozumienie jego wskazówek, lecz wręcz 
przeciwnie, płynąca z głębi jestestwa pewność zadecydowała 
o tym, że młody władca nawet przez sekundę nie musiał się 
zastanawiać, czy Luter ma rację, czy jej nie ma. Sumienie 
Karola V było sumieniem „chrześcijańskich cesarzy szlachet-
nego narodu niemieckiego, katolickich królów Hiszpanii, 
arcyksiążąt Austrii i książąt Burgundii”. Na nie powołał się 
19 kwietnia 1521 r. w Wormacji, nakazując rozpowszechnić 
odpowiedź na mowę-wyznanie Lutra z poprzedniego dnia. 
Ponieważ idzie tu o pierwsze szczegółowe wyrażenie swego 
stosunku przez Karola V do reformacji i w ogóle religii, warto 
przytoczyć ten dokument w całości: 

„Wiecie, że wywodzę się od chrześcijańskich cesarzy szla-
chetnego narodu niemieckiego, katolickich królów Hiszpanii, 
arcyksiążąt Austrii, książąt Burgundii. Wszyscy oni pozosta-
wali do śmierci wiernymi synami rzymskiego Kościoła; zawsze 
obrońcami katolickiej wiary, świętych ceremonii, praw, wska-
zań i świętych obrządków – na chwałę Bożą, dla pomnożenia 
wiary i zbawienia dusz.

Powróciwszy do Domu Ojca powierzyli nam jako dziedzictwo 
na podstawie przyrodzonego prawa obowiązki rzeczonej świętej 
wiary katolickiej, życia zgodnie z nimi i śmierci za ich przykła-

31 Tamże.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



26

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

dem – zgodnie z nimi żyliśmy aż dotąd i dzisiaj żyjemy umocnieni 
Łaską Bożą jako prawdziwi naśladowcy naszych przodków.

Na tym gruncie stanowczo postanowiłem utrzymać w mocy 
wszystko, co moi rzeczeni przodkowie i ja sam aż do tej chwili 
utrzymywałem. Szczególnie zaś, co moi rzeczeni przodkowie 
zarządzili tak na soborze w Konstancji jak i na innych. Gdyż 
jest pewne, że sam jeden brat zakonny myli się w swoich poglą-
dach, które sprzeciwiają się całemu chrześcijaństwu minio-
nych tysiąca i więcej lat oraz czasów współczesnym. Zgodnie 
z tym zapatrywaniem całe rzeczone chrześcijaństwo musiałoby 
zawsze trwać w błędzie i trwałoby jeszcze dzisiaj.

Dlatego zdecydowałem się w tej sprawie poruszyć wszystko: 
moje królestwa i władztwa, moich przyjaciół, moje ciało, moją 
krew, moje życie i moją duszę. Ponieważ byłoby wielką sromotą 
dla mnie i dla was, szlachetny i sławny narodzie niemiecki, któ-
rego my na mocy przywileju i szczególnego wyróżnienia powo-
łaliśmy do obrony i opieki nad wiarą katolicką, gdyby w naszych 
czasach nie sama herezja, lecz nawet podejrzenie o herezję albo 
pomniejszenie religii chrześcijańskiej pozostało po nas w ser-
cach ludzkich, na naszą i naszych następców wieczną hańbę.

I po tym, jak usłyszeliśmy zawziętą odpowiedź, której 
Luter wczoraj udzielił w obecności nas wszystkich, oświad-
czam, że żałuję, iż tak długo ociągałem się z wystąpieniem 
przeciw rzeczonemu Lutrowi i jego fałszywej nauce; i z całą 
mocą postanowiłem, już więcej nie dawać mu posłuchania. 
Chciałbym raczej, ażeby niezwłocznie zgodnie z brzmieniem 
słów mandatu został odprowadzony pod eskortą, stosownie 
do tekstu przyznanego mu wolnego glejtu, ale bez możliwości 
głoszenia kazań i nauczania wśród ludu swoich fałszywych 
nauk, i bez wzbudzania niepokojów wśród ludu.

I, jak wyżej stwierdziłem, z całą mocą postanowiłem wystą-
pić przeciw niemu i przeciwstawić się jako zatwardziałemu 
heretykowi.

Ja zaś proszę was, ażebyście w tej sprawie okazali się dobrymi 
chrześcijanami, abyście postępowali tak, jak mi obiecaliście.

Napisano własnoręcznie 19 IV 1521. Carolus”32.

32 Deutsche Reichstagakten unter Kaiser V. Jüngere Reihe, t. 2, oprac. A.  Wrede, 
Gotha 1896, nowe wyd. 1962, nr 82, s. 594–596, dok. 82. Przedruk również 



27

Uderzające jest przeciwieństwo do zdarzeń z poprzedniego 
dnia, opisanych na wstępie, których centralnym punktem była 
mowa Lutra. O ile wittenberski mnich skupił się całkowicie na 
swoim subiektywnym sumieniu i w nim znalazł bastion „zba-
wienia” oraz religijnej pewności siebie, której odtąd już nigdy 
nie podawał w wątpliwość, o tyle pewny siebie młody Habs-
burg argumentował, opierając się na obiektywnej podstawie 
instytucji i tradycji swego domu, którą stawiał na równi z prak-
tykowaniem wiary chrześcijańskiej i jej obrony w przypadkach 
wewnętrznego i zewnętrznego zagrożenia. Krótka mowa Lutra 
słusznie została uznana za kluczowy tekst protestantyzmu33. 
W podobnym znaczeniu kluczowym tekstem jest pismo wła-
snoręcznie zredagowane przez Habsburga. W przeciwieństwie 
do mowy Lutra, która do dzisiaj przewodzi i towarzyszy prote-
stantyzmowi, słowa cesarza – co charakterystyczne – są inte-
resujące tylko w kontekście jego osoby i polityki. Nowożytny 
i współczesny katolicyzm, kształtujący się w ramach później-
szej konfesjonalizacji, stworzył zupełnie inne kluczowe teksty. 
To także pokazuje, że Karol V w swojej religijności, również 
w swoim życiu i w postępowaniu, utrzymywał dystans w sto-
sunku do gruntownie przeobrażającego się świata, zwłaszcza 
do nadchodzącego nowożytnego konfesjonalizmu.

Czy jednak wykorzystamy w całości treść dokumentu 
z 19 kwietnia 1521 r., jeśli uznamy go za wyraz tradycyjnej 
wiary, i nadto rozważymy, czy był deklaracją osobistego wyzna-
nia wiary, czy raczej świadectwem opinii cesarza jako instytu-
cji? Karol V tego nie rozdzielał. Stanowiło to istotę jego reli-
gijności, wskutek czego – inaczej niż w przypadku religijności 
Lutra lub po stronie katolickiej Ignacego Loyoli34 – zupełnie 

w: A. Kohler, Quellen zur Geschichte Karls V., Darmstadt 1990, s. 74 n. Por. krytycz-
ne uwagi w: H. Wolter, Das Bekenntnis des Kaisers, w: Der Reichstag zu Worms von 
1521, red. F. Reuter, Worms 1971, s. 222–236; H. Rabe, Karl V. und die deutschen Pro-
testanten, w: Karl V. Politik und politisches System..., s. 317–345, zwł. s. 322 i przyp. 11.

33 B. Moeller, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation, Göttingen 
1988, s. 51.

34 H. Schilling, Am Anfang waren Luther, Loyola und Calvin – ein religions-
soziologisch-entwicklungsgeschichtlicher Vergleich, Antrittsvorlesung 7.7.1992 an 
der Humboldt- Universität zu berlin, Berlin 1993 (Öffentliche Vorlesungen, 6); 
tenże, Luther, Loyola, Calvin..., s. 5–31 (pol. tłum.: Luter, Loyola i Kalwin..., 
s. 135–159).

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



28

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

nie był w stanie przyjąć paradygmatu nowożytnej religii. Typ 
religijności ukazany w Wormacji, zakorzeniony w urzędzie 
cesarskim, w osobistym majestacie i prywatnej tradycji rodzin-
nego domu, stanowił całkowicie osobisty rys osobowości Habs-
burga. W tym znaczeniu był specyficzną, określoną danym 
czasem i statusem „postawą sumienia”, podobnie jak postawa 
Lutra, która ukazywała się jako przeobrażająca się w postawę 
powszechną. Cesarskie oświadczenie było zatem całkowicie 
osobistym wyznaniem wiary, chociaż – a może właśnie dla-
tego – że ukazało ono trudny do prześcignięcia tradycjona-
lizm. Za nim stała w takim samym stopniu indywidualistyczna 
religijność, odnosząca się do osoby wyznawcy, oraz sumienie 
zatroskane zbawieniem duszy – własnej i innych – jak i fakt 
zerwania więzi z Rzymem przez Lutra i protestantów. Nadto 
był to czynny politycznie tradycjonalizm, postawa zrozumienia, 
że nie wszystko może zostać po staremu, jak wydawało się 
jeszcze w 1520 r. Polityka kościelna musiała w swej istocie ulec 
zmianie – stąd również nigdy niezaniechane plany zwołania 
soboru, a także polityczny porządek świata chrześcijańskiego – 
stąd też i dalekosiężne projekty Karola V przebudowy Europy 
i formowania terytoriów habsburskich. 

Znajdziemy wyraziste potwierdzenie egzystencjalnej auten-
tyczności postawy religijnej wraz z jej siłą, ukierunkowaną na 
politykę i ogólne działanie, jeśli dostrzeżemy jedno brzmiący 
tematycznie łuk spinający abdykacyjną mowę wygłoszoną 
w Brukseli 25 października 1555 r. z deklaracją złożoną 
w Wormacji w 1521 r. Jeśli dwudziestojednoletni młodzieniec 
obwieszczał, że do obrony czystości wiary przeciw luterań-
skiej herezji z niewzruszoną zawziętością zaangażuje „moje 
cesarstwo i władztwo, moich przyjaciół, moje ciało, moją 
krew, moje życie i moją duszę”, to pięćdziesięciosześciolatek 
zmuszony był już uznać swoją klęskę. Mógł jednak, a wszyscy 
historycy to potwierdzają, podkreślać trwałość ponad trzydzie-
stoletniej działalności i stałość własnej wiary: „Przeszkodzono 
mi [...] osiągnąć w pełni cel; wszelako z pomocą Boską nigdy 
nie zaprzestałem przeciwstawiać się moim wrogom i usiłować 
wypełnić powierzoną mi misję [!]”35. Było to jedynie oficjalne 

35 A. Kohler, Quellen zur Geschichte Karls V..., s. 466.



29

wykonanie postanowienia, które w głębi sumienia zapadło już 
trzy lata wcześniej i które było również w pełni wyrazem ujaw-
nionego już w 1521 r. w Wormacji pewnego, właściwego dla 
cesarza, typu indywidualnej religijności. Latem 1552 r., kiedy 
Karol V schronił się w Villach przed kolejnym powstaniem 
protestanckich książąt pod wodzą nowego elektora saskiego 
Maurycego, poszło o uznanie artykułu wynegocjowanego 
w maju w Pasawie z protestantami przez jego brata i króla 
niemieckiego, Ferdynanda. Podczas długich rozmów, które 
bracia prowadzili w Villach między 8 i 10 lipca, cesarz – jak 
kilka dni później szczegółowo pisał o tym do swojej siostry 
Marii, przebywającej w Brukseli – zdał sobie sprawę, że Fer-
dynand był w zasadzie gotów zawrzeć trwały pokój z prote-
stantami i tym samym odstąpić od polityki prowadzonej przez 
cesarza, a polegającej na przedłużaniu zawieranych czasowo 
zawieszeń broni (tresve). W związku z tym obwieścił on, że 
w takim przypadku opuści Niemcy, aby umożliwić mu speł-
nienie tego bez współudziału cesarza. „Ponieważ wyznał mi, 
że w zgodzie ze swoim sumieniem może to uczynić, podczas 
gdy moje sumienie mówi coś zupełnie innego. Oraz przeko-
nał mnie, że w obliczu Boga i wobec świata jestem wolny od 
winy i nie można mi niczego zarzucić, jednak mógłbym być 
przyczyną, […] że wystąpi możliwość, że te sprawy na zawsze 
pozostaną niepoprawione, powinienem pozwolić mu to uczy-
nić, bez osobistego wyrażenia zgody”36. 

To i inne świadectwa z ostatnich lat życia cesarza37 – choćby 
formalne cofnięcie w marcu 1553 r. układu pasawskiego – 
ukazują spójność i konsekwencję sposobu życia i działania, 
które można przyrównać do właściwych dla jego wormackiego 
antagonisty, Marcina Lutra. Odnosi się to także do egzysten-
cjalnie ukierunkowanego w obu przypadkach sumienia. Moc 

36 Relacja wydana drukiem w: A. von Druffel, Briefe und Akten zur Geschich-
te des 16. Jahrhunderts, t. 1–4, München 1873–1896, tu t. 2, dok. 1658, s. 681–687, 
zwł. s. 684. Gruntownie o układzie sił politycznych w tych miesiącach: H. Lutz, 
Christianitas afflicta. Europa, das Reich und die päpstliche Politik im Niedergang 
der Hegemonie Kaiser Karls V. (1552–1556), Göttingen 1964, zwł. s. 88 n., tamże 
również niemiecki przekład.

37 Edycję źródeł z wiedeńskich archiwów oprac. G. Turba, Beiträge zur Ge-
schichte der Habsburger, cz. 3, „Archiv für Österreichische Geschichte” 90, 1901, 
s. 287–312, zwł. s. 302, 308, 311. 

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



30

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

kierująca działaniem sumienia w przypadku Lutra została 
wzmocniona natychmiast po jego wystąpieniu w Wormacji. 
W przeciwieństwie do tego sumienie cesarza i jego historyczne 
znaczenie pozostaje jeszcze do odkrycia. Może się do tego 
przyczynić historyczna reorientacja Kościołów protestanckich, 
przede wszystkim w Niemczech, które doszły niedawno do 
przekonania, „że to, co niektórzy przedwcześnie uznali jako 
wyznanie protoprotestanckie, tak samo może być określone 
trafnie jako protokatolickie credo, co w demokratycznej 
epoce jest zrozumiałe, ponieważ przekonuje o tym bez użycia 
wielu słów samo sumienie”38.

W połowie lat 30. XVI w. Karol V swoją rzeczywistą 
politykę prowadzoną między Wormacją i Brukselą, przede 
wszystkim w Rzeszy i wobec niemieckich protestantów, i tak 
wciąż nieustannie podlegającą fluktuacjom, był zmuszony 
dopasowywać do zmieniającej się sytuacji politycznej. Stąd 
dawanie wolnej ręki i czasowo ograniczone ustępstwa, jeśli 
to było konieczne, militarna i prawna bezwzględność, jeśli to 
było możliwe, a ostatecznie próba z 1547/1548 r. oktrojowa-
nia pokoju religijnego według własnej koncepcji. „Zasadniczy 
kierunek” lub strategia jego polityki kościelnej pozostawała 
jednak niezmienna. Jak ukażę to jeszcze wyraźniej w następ-
nym rozdziale, omawiając rzeczywistą politykę religijną w Rze-
szy i na dziedzicznych terytoriach Habsburgów, chodziło mu 
o dwie sprawy: bezwarunkowe żądanie powrotu nowinkarzy 
religijnych na łono Kościoła papieskiego i zaleczenie spowo-
dowanego przez nich rozdarcia w chrześcijaństwie, a także 
o włączenie protestantów w ten proces, czy to sejmie Rze-
szy, czy podczas religijnych negocjacji, czy też na soborze 
powszechnym.

Dla większości jego protestanckich adwersarzy, podob-
nie jak dla wielu historyków, jego polityka musiała jawić się 
jako pełna sprzeciwu, nieugiętości czy wręcz dwulicowości. 
Pewien pamflet Związku Szmalkaldzkiego nazywał go wręcz 
„rzeźnikiem z Flandrii” (Metzger aus Flandern)39. Trzeba jed-

38 Relacja A. Baudler o szeregu tez w sprawie istoty sumienia i porządku 
prawnego: Evangelische Kirche Deutschlands – Kammer für öffentliche Verant-
wortung, „Frankfurter Allgemeine Zeitung”, 26 X 1997, nr 251, s. 6. 

39 Opublikowane w: A. Kohler, Quellen zur Geschichte Karls V..., s. 337–343. 



31

nak postawić pytanie, czy nie powinno się tego zrozumieć 
również jako przejawu osobistego zmagania się, aby cesarz 
i namiestnik Boga upadłym „dzieciom” wymierzył sprawiedli-
wość i pozostawił im na mocy własnej decyzji wciąż otwartą 
drogę powrotu? Byłaby to w każdym razie postawa w pełni 
odpowiadająca ideałom humanizmu i pobożności w duchu 
devotio moderna z kręgu jego burgundzkiej, wczesnej mło-
dości. Jeśli tak, tym wyraziściej okazałoby się, że religijna 
postawa Habsburga, co najmniej od połowy lat 20. XVI w., 
kiedy to protestantyzm – przynajmniej w Rzeszy – urósł do 
rangi samodzielnej siły, stała się nieprawdopodobnym ana-
chronizmem.

Ilekroć na nowo ocenia się posunięcia Karola V w polityce, 
w tym kościelnej, okazuje się, że nigdy nie odstąpił on ani na 
milimetr od swoich przekonań, którymi przesiąkł za młodu 
w Niderlandach i w Hiszpanii. To czyniło go coraz bardziej 
niezdolnym mentalnie i duchowo do zrozumienia nowej reli-
gijnej sytuacji duchowej, która powstała w latach 20. XVI w. 
i dostosowania do niej swego postępowania. Nie był w stanie 
pojąć, że protestantom chodziło o samostanowienie w kwestii 
tak treści teologicznych, jak organizacji życia kościelnego, i że 
z tej przyczyny wykluczali oni możliwość skruszonego powrotu 
i podporządkowania się starym formom, jeśli nawet matczyne 
łono rzymskiego Kościoła zezwoliłoby im na to. Ta fałszywa 
ocena bazowała na później również niemal nieosiągalnym po 
stronie katolickiej zamknięciu, pewności i zaufaniu do wła-
snego życia religijnego i prywatnej pobożności, która także 
dziś jest poświadczana protestancką powagą chrześcijanina. 
W 1547 i 1548 r. w Augsburgu, w szczytowym momencie swego 
triumfu nad protestantami, kiedy to Tycjan na obu słynnych 
portretach przedstawiających Karola V jako chrześcijańskiego 
rycerza pod Mühlbergiem i jako męża stanu siedzącego na 
monarszym krześle uchwycił rozpiętość cesarskiego „maje-
statu” między wojenną i rycerską aktywnością a kontemplacją 

Także w Niderlandach nazywano w tym czasie w kręgach opozycji krwawe wyroki 
inkwizycji „rzeźnictwem”. Ogólnie o propagandzie podczas wojny szmalkaldzkiej 
współcześnie zob. G. Vogler, Kurfürst Johann Friedrich und Herzog Moritz. Pole-
mik in Liedern und Flugschriften während des Schmalkaldischen Krieges 1546/47, 
„Archiv für Reformationsgeschichte” 89, 1998.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



32

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

męża stanu, wenecki poseł Niccolo Mocenigo obserwował 
także życie religijne cesarza, w jednej z relacji dając świadec-
two władzom Republiki o jego rytualnej pobożności, skrupu-
latnie skupiającej się na symbolach i kościelnej tradycji:

„O ile nie zagraża to racji stanu, cesarz okazuje się nad-
zwyczaj sprawiedliwym suwerenem […]. Jest on także bar-
dzo religijny. Każdego dnia wysłuchuje dwóch mszy, jednej 
za duszę cesarzowej, drugiej za własną. Przynajmniej sześć 
razy w roku spowiada się i przystępuje do komunii. Przy 
tym jest on tak skupiony na modlitwie, że trudno to dokład-
nie opisać: kiedy podczas przeprawy przez Łabę zobaczył 
leżący na brzegu połamany krucyfiks, zatrzymał się i rzekł: 
O Chryste, udziel mi łaski, abym pomścił pohańbienie, które 
Cię spotkało”40.

Była to bez wątpienia pobożność ukierunkowana na ścisłe 
wypełnianie kościelnych przykazań. Wydaje się wszakże wła-
ściwie, jeśli nie zaklasyfikuje się jej zgodnie z uwarunkowaną 
biegiem wydarzeń propagandą jego protestanckich przeciw-
ników jako skostniałej, pustej lub pozbawionej osobistego 
zaangażowania. Podobnie jak współcześnie mamy zwyczaj 
dokładnie odwrotnie oceniać Lutra bynajmniej nie z perspek-
tywy dawnych kościelnych polemik. Powaga, z jaką Karol V 
uczestniczył w procesjach i starał się o to, aby procesję na 
Boże Ciało jako centralne wydarzenie roku kościelnego nie 
wikłać w konfrontację z protestantami41, jego intensywne życie 
modlitewne, ale także jego pragnienie, aby od czasu do czasu 
wycofać się w zacisze klasztoru i tam szukać dialogu z Bogiem 
i własnym sumieniem – wszystko to możemy pojmować jako 
wyraz indywidualnej i osobistej religijności, nawet jeśli cesarz 
był przekonany, że kroczy drogą swoich przodków i tradycji.

Właściwe dla tego rodzaju pobożności było to, że aż do 
śmierci cesarz pozostawał w bliskich relacjach ze swoimi 
spowiednikami. Zresztą – o ile możemy to stwierdzić – nie 
przyznawał im żadnej możliwości wywierania bezpośredniego 
wpływu na politykę. Także i w tym różnił się Karol V – kato-

40 Cyt. za: Charles Quint, Le mémorial des siècles, red. S. de Madariaga, 
Paris 1969, s. 326–333. 

41 H. Scheible, Philipp Melanchthon, München 1997, s. 108, por. także 
s. 113.



33

lik epoki sprzed umacniania się podziałów wyznaniowych – 
od barokowych władców epoki konfesjonalizacji, jak choćby 
swego następcy na cesarskim tronie, Ferdynanda II, lub księcia 
bawarskiego Maksymiliana, których spowiednicy byli jedno-
cześnie ich politycznymi doradcami42. Owej nieubłaganej woli 
utrzymywania dystansu w stosunku do ludzi najściślejszego 
duchowego zaufania zawdzięczamy jednak bezcenne źródło, 
które umożliwia pewien wgląd w opiekę duchową, której 
cesarz szukał u swoich spowiedników. Jest ono dlatego tak 
interesujące, że dotyczy wprost spraw rozstrzygających dla 
kwestii religijnej w Niemczech lat 1530–1532, kiedy toczyła 
się walka o augsburskie wyznanie wiary i o tzw. norymber-
skie odroczenie z 1532 r., rozumiane jako tymczasowy pokój 
religijny. Kiedy w 1529 r. Karol V podróżował z Hiszpanii do 
Italii na koronację cesarską, w jego orszaku znalazł się García 
de Loaysa, biskup Osmy, od siedmiu lat spowiednik i religijny 
zausznik. Z kolei jednak zanim Karol V wyruszył z Bolonii 
do Niemiec na zwołany w 1530 r. sejm Rzeszy, z niejasnych 
powodów rozpuścił swoje najbliższe otoczenie. Kazał Garcíi 
de Loaysa wrócić do Rzymu, gdzie miał on reprezentować 
interesy cesarza przed papieżem i Kurią Rzymską jako spe-
cjalny wysłannik. To rozstanie stało się okazją do powstania 
zbioru korespondencji, który objął około osiemdziesięciu 
listów spowiednika do Karola V, pisanych między majem 1530 
a listopadem 1532 r. 

García de Loaysa, którego pisma zostały wydane43, naj-
częściej roztrząsał kwestie polityki kościelnej, politycznych 
relacji z Kurią Rzymską i innymi europejskimi potęgami, sytu-
ację w Italii oraz w Niemczech, a także podobne problemy 
codziennej polityki. Powoływał się także wciąż na związek 
duchowej przyjaźni i miłość („la amistad fundada en provecho 
espiritual”)44, aby ową duszpasterską rozmowę umieścić we 

42 R. Bireley, Maximilian von Bayern, Adam Contzen S.J. und die Gegenrefor-
mation in Deutschland 1624–1635, Göttingen 1975; tenże, Religions and politics 
in the age of the Coutterreformation. Emperor Ferdinand II., William Lamormaini, 
S.J., and the formation of imperial policy, Chapel Hill 1981.

43 Briefe an Kaiser Karl V. geschrieben von seinem Beichtvater in den Jahren 
1530–1532, red. G. Heine, Berlin 1848.

44 Tamże, list z 13 V 1530, s. 2, 347.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



34

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

właściwym kontekście. Fragmenty korespondencji ukazują, że 
Karol V również w cichych i stanowczych momentach dialogu 
ze swoim spowiednikiem nigdy nie pozbywał się swego osobi-
stego majestatu i charakterystycznej dla urzędu cesarskiego 
bliskości z Bogiem. Obowiązywało to także wtedy, gdy spo-
wiednik udzielał mu upomnień dotyczących obyczajów, porad 
moralnych i teologicznych pouczeń. Przeciwnie, tam, gdzie 
najmniej obrazowo mówiono o winie i występku – choćby 
przeciw przykazaniu umiarkowania w jedzeniu i piciu oraz 
przeciw czystości seksualnej45 – natychmiast w eschatolo-
gicznym języku z naciskiem zwracano uwagę na szczególne 
religijne kwalifikacje cesarza jako instrumentu Boga w dziele 
zbawienia. „Jedynym wybawieniem dla całego chrześcijań-
stwa w tych czasach” („en estos tempos es unica salud de 
toda Criistianidad”) nazywa go García de Loaysa w swoim 
liście z 1 września 1531 r., zapewniając kilka tygodni później, 
że „całe wybawienie przepadłoby, gdyby w tym czasie zabra-
kło Waszej Cesarskiej Mości” („que le paresce que à no ser 
vuestra imperial persona en estos tiempos que todo el bien 
fuera perdido”)46.

Te deklaracje padły w czasie, kiedy w chrześcijaństwie po 
sformułowaniu luterańskiego wyznania wiary na sejmie Rze-
szy i w następstwie tego po uformowaniu Związku Szmal-
kaldzkiego, a także wobec znowu zbliżającego się zagroże-
nia ze strony Turków, w rzeczywistości wszystko zależało od 
zwierzchnika Rzeszy. Aby właściwie wypełnić to dziejowe 
i zbawienne zadanie, musiałby on wprost zrzec się rozkoszy 
tego świata i znaleźć oparcie duchowe w prawdziwej niebiań-
skiej twierdzy, aby tym sposobem umocniony móc niestrudze-
nie pracować dla uratowania całości świata chrześcijańskiego 
(„que con vuestro contino trabajo se salvase toda la republika 
 Cristiana”). Toteż potrzebne byłoby nieustanne badanie duszy 
i rozumu, a jeśliby cesarz przy tym popełnił przewinienie, 
nie powinien zwlekać z pójściem do spowiedzi i wyznaniem 
Bogu grzechów ze smutkiem, spowiednikowi zaś ze wstydem 

45 Owa krytyka znajduje się w listach 3, 21 i 48; tamże, s. 5 n., 55 n., 159 n. i in.
46 Listy z 1 IX i 2 X 1531; tamże, s. 444, 160, względnie 451, 1169; podobny 

list z 8 VI 1532; tamże, s. 500, 247. 



35

(„mi consejo cuando en vuestros pensamientos sentieredes 
alguna culpa, no tarde v. Md. de allegarse à la confesión, 
diciendo vuestro pecado à Dios con trisceza y al confesor 
con verguenza”)47.

Znaczenie owych eschatologicznych uwarunkowań 
dla religii oraz – szerzej pojmowanej – samoświadomości 
Karola V w żadnym wypadku nie zostało wyczerpująco zba-
dane. Wzmiankowane już braki osobistych świadectw niemal 
uniemożliwiają szczegółową analizę. Wszelako obojętne, czy 
obecne jeszcze pod każdym względem na początku XVI w. 
profetyczne wizje Joachima z Fiore były dla świata myśli 
Karola V i jego otoczenia – jak ostatnio zostało to przedsta-
wione z użyciem godnych przemyślenia argumentów48 – były 
ważne, czy też raczej marginalne. Jest pewne, że Karol V 
z całą oczywistością był przekonany, iż został wybrany przez 
Boga i obdarzony misją. Jednak nigdy nie wyrażał tego za 
pomocą wielkich słów, typowych dla średniowiecznych lub 
nowożytnych wizjonerów, lecz – jak w cytowanych fragmen-
tach jego wormackiego wyznania wiary lub brukselskiej mowy 
abdykacyjnej – w duchu polityki realnej, trzeźwo i lapidarnie, 
ale i zarazem z tym mocniejszym wewnętrznym przekona-
niem. Jednocześnie słabą stroną tej eschatologicznej koncepcji 
okazało się zresztą znowu banalne myślenie w kategoriach 
do-ut-des. Co Karol V w walce o pomyślność chrześcijaństwa 
i przeciw herezji zainwestował, „zostało z nawiązką jeszcze 
na tym świecie zwrócone, a więc nie tylko w czci i poważaniu 
naszej cesarskiej osoby, ale także w kolejnych dukatach i świa-
towym bogactwie” – tak Karol V sobie schlebiał49. 

Uważna lektura listów Garcíi de Loaysa daje nawet bezpo-
średni wgląd w rozmowy podczas spowiedzi i duszpasterskie, 
a tym samym w ów intymny dialog przed obliczem Boga, który 
katolicyzm także w swojej późniejszej, nowożytnej, właściwej 
dla epoki konfesjonalizacji formie, starał się ukryć – także 
przed wścibstwem historyków. Stało to w jaskrawym prze-
ciwieństwie do kalwinizmu. Kalwińskie konsystorze i pre-

47 Tamże, s. 444, 160.
48 F. Seibt, Karl V. Der Kaiser..., s. 20–26.
49 Briefe an Kaiser Karl V..., list z dnia Wniebowstąpienia 1530 r., s. 5–8; 

s. 350–352, podobny list z 27 VI 1530, s. 107.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



36

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

zbiterzy prowadzili bowiem najbardziej szczegółowe proto-
koły, a z postępków i grzechów człowieczych czynili sprawę 
publiczną. García de Loaysa, który nieustannie uskarżał się 
na oddalenie od cesarskiego dworu i mimo to, a może wła-
śnie dlatego, dalej pragnął pozostać spowiednikiem cesarza, 
oddawał w swoich listach kilkakrotnie bezpośrednie rozmowy 
duszpasterskie, jakie miał zwyczaj prowadzić przez poprzednie 
siedem lat w Hiszpanii: „Prowadziłbym – tak pisał w jednym 
z pierwszych listów już po rozstaniu – obszerne rozmowy 
z Waszym Cesarskim Majestatem o tym samym, jak wtedy, 
kiedy Wy chodziliście po Waszym pokoju tam i z powrotem, 
a ja przy Was”. Albo mniej więcej rok później, gdy stwierdzał: 
„gdybym teraz był przy Was, nalegałbym i zmusił Was prośbą, 
żebyście obecnie więcej niż kiedykolwiek wcześniej, na dobro 
Waszej duszy i ciała mieli baczenie, ponieważ nigdy dotąd to 
nie było tak konieczne, jak właśnie teraz”50. 

Trzeba zacząć od tego, że stosunek cesarza do później-
szych spowiedników, aż do hieronimity Juana de Regla, który 
towarzyszył mu przy łożu śmierci w St. Yuste, był podobny 
– mianowicie nacechowany napięciem między nienaruszal-
nym cesarskim majestatem z jednej strony a ludzką bliskością 
w trakcie dialogu przed obliczem Boga z drugiej. 

Spowiednicy i inni teolodzy z kręgu dworu byli dla Karola V 
ważni jeszcze z innego względu, a mianowicie jako specjaliści 
w dziedzinie teologii (theologicis). Znawca biografii Karola V, 
w szczególności jego polityki religijnej, zwrócił ostatnio uwagę, 
że cesarz okazywał kompletny brak zainteresowania kwestiami 
dogmatycznymi. Podczas dysput religijnych między protestan-
tami i katolikami cesarz „nie był zainteresowany, z jakiego 
powodu się godzono, tylko, że w ogóle się godzono”51. Także 
to okazuje się charakterystyczne dla religijności Karola V. 
W szczegółowych kwestiach dogmatycznych i ogólnie teolo-
gicznych pragnął on zasięgać opinii albo oddawać głos specja-
listom, jak podczas dysputy religijnej w Ratyzbonie w latach 
1540–1541, kiedy radził się u swego spowiednika, ażeby „dicer-
ner les poincts, qui sont de droit divin ou  positiv”. A jeśli ten 

50 Tamże, list z 18 VII 1530, s. 21 i z 1 IX 1531, s. 160.
51 Karl V. Politik und politisches System..., s. 333.



37

głos okazywał się nie dość pomocny, szukał on koniecznego 
upewnienia się co do formalnego stanowiska Rzymu – „l’advis 
du pape et de ses ministres”52.

Czyżby ostatecznie była to jeszcze jedna postawa religijna 
stawiająca literę prawa ponad wewnętrzne przeżycie? Takie 
przypuszczenie przekreśla żelazna konsekwencja, z jaką 
w 1556 r. władzę i blask tego świata Karol V zostawił za sobą, 
wycofując się do odosobnienia w hiszpańskiej Estremadu-
rze. W wiejskiej willi, specjalnie dla niego dobudowanej do 
klasztoru św. Hieronima (San Jerónimo de Yuste), skupiał się 
odtąd na poszukiwaniu równowagi ducha i przygotowywaniu 
się – co ściśle odpowiadało życiu mnicha – do spotkania ze 
swoim Bogiem i Sędzią. Dzięki wielu relacjom i dokumentom 
dużo wiemy o życiu codziennym cesarskiego eremity, który po 
wyborze na tron brata Ferdynanda pragnął być tylko prywatną 
osobą – Don Carlosem53. Najbardziej wyrazista relacja – jako 
że pisana wyłącznie z potrzeby uwiecznienia obserwacji, a nie 
oficjalnego zlecenia – wyszła spod pióra pewnego prostego 
mnicha z klasztoru św. Hieronima, który został zidentyfiko-
wany dopiero w ostatnim stuleciu54. Zostało w niej dobrze 
uchwycone, jak cesarski eremita całkowicie odsunął na bok 
politykę i sprawy tego świata, aby poświęcać swój czas, odmie-
rzany surowym rytmem dni, tygodni i lat, chwale Bożej i wła-
snemu życiu duchowemu.

„Po oznajmieniu światu, że on nie po to wycofał się do 
St. Yuste, by zajmować się sprawami rządzenia, lecz wręcz 
przeciwnie, ażeby poświęcić się swojemu wewnętrznemu 
 pokojowi, zbawieniu własnej duszy i Bogu, urządził on swoje 
życie i czas w sposób następujący. Każdego ranka, skoro tylko 

52 Nuntiaturberichte aus Deutschland, cz. 1, t. 6, wyd. L. Cardouns, Berlin 
1910, s. 319–321. W sprawie tychże orzeczeń por. też list Garcíi de Loaysa 
z 18 VII 1530; Briefe an Kaiser Karl V..., s. 357 n., zwł. 18 n.

53 Relation d’un religieux sur le séjour de Charles Quint au monastère de San 
Jerónimo de Yuste, w: Charles Quint..., s. 371–413, zwł. s. 405. Podstawowa edycja 
źródeł dotyczących pobytu Karola V w St. Yuste: Retraite et mort de Charles 
Quint au Monastère de Yuste, wyd. L.-P. Gachard, t. 1–3, Brüssel 1854–1855.

54 Jako brat Hernando del Corral zidentyfikowany przez D. Sáncheza Loro, 
La inquietud postrimera; trá nsito ejemplar de Carlos V, desde la fastuosidad cor-
tesana de Bruselas al retiro monacal de Yuste, t. 1–3, Cáceres 1957, tu t. 2; autor 
posłużył się francuskim przekładem w: Charles Quint..., s. 387–392.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



38

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

jego sypialnia została otwarta, wstępował Juanelo, ażeby ogar-
nąć porządek i nakręcić zegar, który z rozkazu Jego Majestatu 
stał na komodzie. Kiedy opuszczał pomieszczenie, wchodził 
jego spowiednik Juan Regla, ażeby pomodlić się z Jego Maje-
statem. Po porannej modlitwie wstępowali balwierze i medycy 
i wraz z osobistym lekarzem Mathysem przeprowadzali 
zabiegi, jakich wymagały ułomności Jego Majestatu. W mię-
dzyczasie wchodzili sekretarze według ich zadań i starali się 
o to, ażeby o godzinie dziesiątej wszystko było załatwione, 
i aby wszyscy, którzy otrzymali pozwolenie, mogli uczestni-
czyć w śniadaniu Jego Majestatu pod przewodnictwem pełnią-
cego służbę szlachcica. W tym czasie Jego Majestat był także 
ubierany i jeśli czynność ta została zakończona, sekretarze 
kończyli także posiłek i towarzyszyli Jego Majestatowi pod-
czas mszy, a ci, którzy ubierali Jego Majestat, udawali się na 
śniadanie […]. Podczas posiłku doktor Mathys i Guillelmo 
Molineo [van Maele], obaj mężowie obyci i uczeni, prowa-
dzili rozmowy o zagadnieniach z dziedziny historii i wojny 
[…]; czasem w trakcie posiłku Jego Majestat kazał ojcu 
Juanowi Regla przynieść sobie wydanie dzieł św. Bernarda 
lub jakąś inną dobrą księgę, ażeby jemu przy stole coś z tego 
przeczytać na głos […]. 

Aby czas wykorzystywać, a nie marnotrawić w bezczynno-
ści, Jego Majestat rozkazał siedem dni tygodnia podzielić jak 
następuje. W niedziele, środy i piątki miały być głoszone homi-
lie, w pozostałe dni czytane lekcje z Pisma Świętego. Homilie 
były głoszone przez sławnego kaznodzieję, brata Juana de 
Arcolera z klasztoru Nuestra Senora de Prado w Valladolid, 
późniejszego biskupa Wysp Kanaryjskich […]; u jego boku stał 
ojciec Francisco de Villalba z klasztoru w Zamora, uczestnik 
wraz z arcybiskupem Granady soboru trydenckiego, który po 
śmierci władcy został kaznodzieją Don Philippa. Wspierali go 
także dwaj ojcowie dominikanie, którzy byli w takim samym 
stopniu uczeni, co pobożni. Pisma Świętego nauczał ojciec Ber-
nadino de Salinas z klasztoru San Bartholomé, brat doktora 
Belasco, sam zaś będąc doktorem uniwersytetu paryskiego. 
Jego lekcje objaśniały List do Rzymian św. Pawła. Kazania 
i lekcje odbywały się o trzeciej godzinie popołudniu; zakonnicy 
byli ubrani w habity i zachowywali się poważnie i uroczyście, 



39

a Jego Majestat uczestniczył w kazaniach i naukach z dużą 
regularnością […]. Te pobożne ćwiczenia wypełniały myśli 
i duszę Jego Majestatu i nie chciał on wysłuchiwać o rzeczach, 
które odwodziły go od zajmowania się zbawieniem duszy 
[…]. W klasztorze zgodnie ze wskazówkami Jego Wysoko-
ści dziennie czytano cztery msze: dwie za jego rodziców, za 
króla Don Philippa i jego małżonkę Juanę […]; trzecia za 
cesarzową była odprawiana z psalmami pokutnymi zawsze 
o ósmej rano […]; czwarta była odprawiana w jego osobistej 
intencji […]. Jego Majestat słuchał jej każdego dnia, czasami 
tylko była przesuwana na późniejszą porę, jeśli Jego Majestat 
źle spał. Nadto w każdy czwartek była odprawiana śpiewana 
msza Wieczerzy Pańskiej, nieco mniej uroczysta niż w Święto 
Bożego Ciała, ale z dużą oprawą muzyczną. W tej uczestniczył 
w imieniu Jego Majestatu szlachcic Ogier, jeśli Jego Majestat 
nie mógł wstać o tej wczesnej godzinie […]. Taka pobożność 
była właściwością Domu Austriackiego i być może nikt nie 
okazywał w tym czasie większej czci Wieczerzy Pańskiej niż 
sam władca. Oprócz tych pięciu regularnych mszy nakazywał 
on w ciągu dnia odprawiać jeszcze wiele innych mszy; jedne 
w intencji zdrowia i powodzenia jego syna; inne za otrzymane 
łaski, a dalsze jeszcze za zmarłych królów, papieży i rycerzy 
Złotego Runa […].

We wszystkie ważne Święta Pańskie, Najświętszej Maryi 
Panny i Apostołów Jego Majestat odbywał spowiedź i przy-
stępował do Stołu Pańskiego, nie wspominając innych [świąt], 
które obchodził ze szczególnie pobożnym skupieniem. Cho-
ciaż dla niego Wieczerza Pańska miała największe znacze-
nie, Jego Majestat czcił, a wraz z nim jego sługi, nieustannie 
i z wielkim oddaniem Apostoła Mateusza, ponieważ w dniu 
jego święta Nasz Pan obdarzył go rozlicznymi łaskami. Tego 
dnia urodził się i dwakroć był koronowany, i tego dnia zwycię-
żył on króla francuskiego Franciszka wraz z całym jego woj-
skiem pod bramami Pawii. Poza tym jego imię brzmiało Karol 
Mateusz, ponieważ tego dnia właśnie przyszedł na świat. Za 
zaszczyt, sławę i zwycięstwo, którymi Bóg obdarzył go w tym 
dniu, obchodził on to święto z wielką czcią. Tego dnia Jego 
Majestat spowiadał się i przystępował do błogosławionego 
Stołu Pańskiego”.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



40

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Duchowość i pobożność w ostatnich latach życia, które 
w swej istocie niewiele różniły się od religijności z lat mło-
dzieńczych i dojrzałych, być może w jeszcze większym stopniu 
przybliża nam jeden wielki obraz Tycjana. Karol V w 1550 r. 
polecił przenieść go z Brukseli do St. Yuste, a następnie zapi-
sał w swoim testamencie tamtejszemu klasztorowi i przezna-
czył do głównego ołtarza. Treść ideowa tego obrazu, zatytu-
łowanego Gloria lub Sąd Ostateczny, została zapewne ściśle 
przedyskutowana z Karolem V, jeśli w ogóle nie została przez 
niego bezpośrednio nakreślona. Obraz przedstawia Karola V 
w śmiertelnej lub pokutnej koszuli, klęczącego przed Tronem 
Trójcy Świętej. Tuż za nim znalazły się dwie zmarłe już najbliż-
sze mu kobiety – jego żona, cesarzowa Izabella oraz jego ciotka 
i wychowawczyni, Małgorzata Austriacka. Także ta ostatnia 
wizja malarska, którą Karol V miał w Hiszpanii codziennie 
przed oczyma aż do swojej śmierci, ukazywała przejściowy 
charakter jego pobożności i osobistego umacniania w wierze. 
To nie był obraz dla „człowieka najgłębszej pobożności śre-
dniowiecznej”, jak jeszcze określał jego z całą pewnością wielki 
biograf Karl Brandi55. Również nie jest on żadnym zwiastunem 
owych potężnych apoteoz z okresu baroku, na których kazali 
się gloryfikować uformowani w duchu epoki konfesjonalizacji 
katoliccy władcy z końca XVI i z XVII w. To był dialog między 
człowiekiem – Don Carlosem a jego Bogiem, będący wyrazem 
ostatniego wglądu w sumienie, zresztą w formie ściśle zwią-
zanej z zasadami wiary katolickiej jego przodków. Związek 
ten w niczym nie osłabiał głębi emanującego z tego obrazu 
osobistego uczucia religijnego żywionego przez chrześcijanina. 
I o ile zasadne wydaje się stwierdzenie, że Karol V nie był 
ani humanistą w pełnym tego słowa znaczeniu, ani pokornym 
zwolennikiem devotio moderna56, o tyle można przecież na 
ulubionym, bezpośrednio przez niego zainspirowanym obrazie 
Tycjana Gloria zobaczyć zamykający się krąg, który u schyłku 
życia zwraca się ku głównym zasadom wychowania religijnego 
otrzymanego w młodości od Adriana z Utrechtu i na dworze 
swojej ciotki Małgorzaty w Mechelen. Oczywiście, nie chodzi 

55 K. Brandi, Kaiser Karl V..., s. 537.
56 Podkreśla to kilkukrotnie F. Seibt, Karl V. Der Kaiser..., s. 29, 219.



41

tu o wychowanie w pełnej skromności mieszczańskiej devotio 
moderna, która rozkwitła w XV w. w małych i dużych miastach 
Dolnej Burgundii, a raczej o bliską jej pobożność, przekracza-
jącą wszystkie granice stanowe i docierającą do istoty osobi-
stej, indywidualnej egzystencji każdego chrześcijanina, a więc 
także cesarza, ku której Karol V mógł się nawrócić, skoro 
tylko złożył koronę, berło i szaty ziemskiej władzy i szykował 
się, by stanąć jako człowiek w prostej śmiertelnej koszuli przed 
obliczem Najwyższego Sędziego.

Kolejna szczególna cecha ikonograficzna Glorii jeszcze 
bardziej podkreśla usytuowanie Karola V i jego wizji Nieba, 
namalowanej przez Tycjana, między średniowieczem a baro-
kowym Niebem zaludnionym przez rzesze świętych. Dopiero 
niedawno zwrócono na to wyraźnie uwagę: „Inaczej dziesiątki 
podobnych przedstawień przed nim i jeszcze wiele po nim, 
Niebo Tycjana nie ukazuje żadnych męczenników i świętych, 
żadnych dziewic i założycieli zakonów, także żadnych papieży 
i cesarzy, poza Karolem V, jego żoną i ciotką, to wszystko praw-
dopodobnie w oczekiwaniu powszechnego i osobistego Sądu 
Ostatecznego. Jedynie patriarchowie i prorocy Starego Testa-
mentu występują w otoczeniu rodziny cesarskiej. Jak wciąż na 
nowo utwierdzał go dworski panegiryk, który powoływał się na 
starożytne i wiecznie aktualne proroctwa cesarskie, Karol V 
był równy wielkim postaciom Narodu Wybranego: Mojże-
szowi i Abrahamowi, Noemu, Dawidowi i Saulowi. Znalazł się 
on zatem w kręgu, który miał przed oczyma Augustyn około 
400 r., czyli jeszcze przed ukształtowaniem się średniowiecz-
nej tradycji. A zatem Niebo, w którym został umieszczony 
Karol V, nie jest żadną miarą Niebem Kościoła katolickiego. 
Karol V klęczy wraz ze swoją rodziną – jeśli można tak rzec 
– w zreformowanym Niebie, bez chwały świętych Kościoła 
rzymskokatolickiego. Luter i Kalwin mogliby razem z Karo-
lem V śpiewać w takim Niebie swoje Hosanna!”57

Podobnie można powiedzieć o rzeczywistej scenie śmierci 
cesarza, która miała miejsce 21 września 1558 r. w St. Yuste. 
Historii tej nie należy postrzegać w ujęciu dychotomicznym, 
właściwym dla epoki umacniania się podziałów wyznaniowych: 

57 Tamże, s. 212.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



42

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

tu protestanci, tam katolicy. Co prawda podziały konfesyjne 
właśnie w tych latach dotarły już do bezpośredniego otoczenia 
cesarza, nie były jednak w stanie wywrzeć istotnego wpływu 
na jego religijność. Podobnie jak w latach aktywnej działalno-
ści – wystarczy przywołać wspomniany już epizod z krzyżem 
podczas bitwy pod Mühlbergiem – także w miesiącach kon-
templacji kierował się żarliwą pobożnością chrystologiczną, 
której intensywność nawet jeszcze nasiliła się w St. Yuste58. 
Także rytualny przebieg umierania był nacechowany jego chry-
stologiczną i pasyjną pobożnością, której siła nie ustępowała 
pobożności Lutra i innych reformatorów. Nawet jeśli Karol V 
nie odczuwał potrzeby radykalnego solus Christus, gdy śmierć 
zaglądała mu w oczy, kazał podać sobie krucyfiks, który już 
dwie dekady wcześniej ulżył w godzinie śmierci zawsze bliskiej 
jego sercu cesarzowej. Pociechę znalazł także w słowach od 
dawna wysoko cenionego przez siebie dominikanina, Don 
Bartolomé Carranzy, arcybiskupa Toledo, że śmierć Chrystusa 
na krzyżu jest rozstrzygającym źródłem łaski59. Był to przejaw 
chrystologicznej pobożności jeszcze sprzed konfesjonalizacji 
katolicyzmu, która dopiero w obliczu tego zjawiska nabrała 

58 Por. relację anonimowego mnicha w: Charles Quint..., s. 398 n.
59 Przede wszystkim dzięki procesowi inkwizycyjnemu wytoczonemu przeciw 

arcybiskupowi Toledo dysponujemy obszerną, jeśli nawet pełną sprzeczności 
podstawą źródłową, która informuje nas dokładnie o scenie śmierci Karola V. 
Centralną rolę krucyfiksu potwierdzają wszyscy naoczni świadkowie. Spornym 
pozostaje, co dokładnie cesarzowi powiedział Carranza. Szczegółowo na ten te-
mat M. Mignet, Charles Quint. Son abdication, son séjour et sa mort au monastère 
de Yuste, Paris 1854. Dopiero niedawno proces inkwizycyjny Carranzy został 
dokładnie opracowany przez José  Ignacio Tellechea Idí gorasa, który przedsta-
wił obszerną edycję źródłową: Fray Bartolomé Carranza, Documentos históri-
cos, t. 1–6, Madrid 1962–1981 (Archivo documental espaňol) oraz szczegółową 
bibliografię: J.I. Tellechea Idí goras, Bartolomé  Carranza. Mis treinta añ os de 
investigació n, Salamanca 1984. O wielu opisach procesu por. przede wszystkim 
tenże, Tiempos recios. Inquisición y heterodoxias, Salamanca 1977, a także niem. 
opracowanie: tenże, Der Prozeß gegen Bartolomé Carranza, w: Ketzerverfolgung: 
im 16. und frü hen 17. Jahrhundert, red. S. Seidel Menchi, Wiesbaden 1992, s. 87–
–102. Nowe światło mogłoby rzucić szeroko ujęte metodologicznie i teoretycznie 
interdyscyplinarne studium porównawcze katolickiej i protestanckiej pobożno-
ści chrystologicznej, które uwzględniłoby fazę konfesjonalizacji. Jak wiadomo, 
kult Krzyża (pobożność pasyjna) znalazł się w centrum pobożności odnowionej 
przez Ignacego Loyolę i jego zakon jezuitów; wspaniale udokumentowana seria 
przedstawień pasyjnych z XVI w. została zgromadzona na wystawie i w katalogu: 
Rom in Bayern. Kunst und Spiritualität der ersten Jesuiten, red. R. Baumstark, 
München 1997, s. 434–463.



43

posmaku skandalu. Don Luis de Ávila, biograf i panegirysta 
Karola V, który towarzyszył mu również przy łożu śmierci, 
wezwał zakonnika z klasztoru św. Hieronima i cesarskiego 
kaznodzieję, Francisco de Villalba, aby udzielił on umiera-
jącemu katolickiej pociechy, wolnej od dwuznaczności słów 
Carranzy i chroniącej cesarza przed skalaniem herezją. Dla-
tego też Villalba uzupełnił powołanie się na łaskę płynącą 
ze śmierci – ofiary Chrystusa, powołaniem się na łaskę za 
pośrednictwem świętych. Obecny również na miejscu cesar-
ski spowiednik Juan de Regla poszedł jeszcze dalej i wska-
zał inkwizycji Carranzę jako zwolennika luterańskiej nauki 
o usprawiedliwieniu60.

Także historycy widzą chętnie w tej scenie umierania dra-
matyczną konfrontację „le deux doctrines qui divisaient le 
siècle”61. Sam zaś cesarz przeciwnie – jak ukaże to roztrząsana 
niżej jego praktyczna polityka kościelna w Hiszpanii – trwając 
w swoim religijnym tradycjonalizmie, nie dostrzegał koniecz-
ności precyzyjnego zdefiniowania pobożności chrystologicznej 
i kultu świętych oraz ich zdecydowanego rozgraniczenia, cho-
ciaż jeszcze krótko przed śmiercią żądał energicznego przeciw-
działania kiełkowaniu heretyckich nauk. Z aprobatą wysłuchał 
obu: powołania się na łaskę Bożą, skuteczną przez ofiarę-
-śmierć Chrystusa, zmazującą wszystkie grzechy, jak również 
odesłanie do świętych jako skarbnicy łask i stąd wynikającą 
możliwość współdziałania człowieka w jego zbawieniu. W tym 
zespoleniu, jeszcze nierozdzielonym przez konfesjonalizację 
i uznanym za nieprawomyślne62, człowiek i cesarz w obliczu 

60 Szczegółowo na ten temat sprawozdanie w archiwum inkwizycji przed-
stawiające zeznania świadków w słynnej historii hiszpańskiej inkwizycji pióra 
niegdysiejszego generalnego sekretarza i archiwisty Juana Antonio Llorente 
(1756–1823) w wykorzystanym przeze mnie angielskim przekładzie francuskiego 
oryginału z lat 1817–1818, zob. The history of the Inquisition of Spain, London 
1826, s. 171–179. Por. także nowe wydanie J.A. Llorente, A critical history of 
the Inquisition of Spain, Williamstown, Mass. 1967, z pouczającym wstępem 
Gabriela H. Lovetta. O Carranzy i jego środowisku ostatnio także szereg studiów 
J.I. Tellechea Idí gorasa (por. przyp. 59).

61 M. Mignet, Charles Quint..., s. 436.
62 Jest rzeczą charakterystyczną, że wprawdzie nie sam cesarz, jak czasem 

wspominają historycy, lecz jego zaufani teolodzy bezpośrednio po jego śmierci 
byli oskarżani przed inkwizycją przez zwolenników radykalnie konfesjonalizują-
cego się katolicyzmu. Szczegółowo o tym J.A. Llorente, The history..., s. 171–179.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



44

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

śmierci znalazł ukojenie duszy, o którym pisali, pełni zdzi-
wienia: skłaniający się ku protestantyzmowi arcybiskup, a ku 
konfesjonalizmowi – jego przeciwnik.

III. Polityka kościelna w krajach dziedzicznych 
Habsburgów

Osobiste i subiektywne przywiązanie Karola V do religii 
przodków odpowiadało politycznej i obiektywnej presji, aby 
wszystkimi środkami przeciwstawić się podziałom duchowym 
i politycznym w świecie chrześcijańskim. Z jednej strony 
owe polityczne i obiektywne przywiązanie było następstwem 
posiadania rozległego kompleksu krajów habsburskich, które 
rozciągały się w całej Europie i wymagały także duchowych 
narzędzi, aby wielość tradycji prawnych i kulturowych oraz roz-
bieżnych sił politycznych zespalać wspólną władzą. Z drugiej 
strony wynikały one z wcześnie już ukształtowanego programu 
władzy cesarskiej, ukierunkowanego trwale na zunifikowaną 
katolickość chrześcijaństwa, który był niemożliwy do osią-
gnięcia bez utrzymania przez Habsburgów supremacji wśród 
państw we wczesnonowożytnej Europie oraz zachowania ich 
uniwersalnego auctoritas w świecie chrześcijańskim.

Karol V, realizując politykę religijną, nieustannie miał na 
względzie, że – jak sam to ujął w instrukcji dla sejmu augsbur-
skiego w 1555 r. – „naturalna jedność religii […] nie rozpościera 
się oddzielnie w tej czy innej prowincji, lecz ogólnie w całym 
chrześcijaństwie”63. Na tym bez wątpienia zasadzał się daleko-
siężny cel uwolnienia chrześcijaństwa od wszelkiej „herezji”, 
ale także i przeprowadzenia pilnie potrzebnej reformy dla 
ocalenia powszechnego, katolickiego Kościoła. Liczne trud-
ności, powstałe tak w Rzeszy, jak i ze strony papiestwa oraz 
Francji, zmusiły Karola V do skupienia się na poszczególnych 
„prowincjach”, a mianowicie na własnych i swojej dynastii 
krajach, w których posiadał jako władca wystarczające wpływy 
dla realizacji dwóch przedsięwzięć: wyplenienia herezji oraz 
pobudzenia reformy w lokalnym Kościele. Stąd wydaje się 

63 A. Kohler, Quellen zur Geschichte Karls V..., s. 437.



45

rzeczą słuszną rozdzielić oba obszary polityki kościelnej i roz-
patrzyć je po kolei.

Jeśli zatem jednym spojrzeniem obejmiemy kraje habsbur-
skie, dostrzeżemy także tam różnice niezależne od właściwej 
woli monarchy. Odnosiło się to nie tylko do ówczesnych ram 
ustrojowych, prawnych i politycznych, w których rozgrywała 
się aktualna monarsza polityka kościelna, ale także do poło-
żenia instytucjonalnego, organizacyjnego i religijnego, w jakim 
znalazły się około 1520 r. partykularne Kościoły w tych kra-
jach. Odpowiednio różne były sposoby, a także i osiągnięcia 
polityki religijnej i kościelnej prowadzonej przez Habsburgów. 
Ukazuje to sugestywnie przykład Hiszpanii i Niderlandów, 
będących konglomeratem bardzo różnorodnych pod wzglę-
dem systemu władzy prowincji, czy ewentualnie krajów koron-
nych, które były Karolowi V osobiście najbliższe i w których 
przede wszystkim jego polityka, tak w sprawach świeckich, jak 
i kościelnych, miała okazać się skuteczna. Oczywiście Karol V 
miał na uwadze także włoskie posiadłości. Przede wszystkim 
w Neapolu i Mediolanie wywierał decydujący wpływ na nomi-
nacje biskupów, a nawet duchownych średniej i niższej rangi. 
Z reguły stanowił on tam świecką, a nie religijną władzę, która 
występowała przeciw heretykom. Owa stanowcza polityka 
Karola V oraz jego namiestników gwarantowała pozostanie 
przy rzymskim katolicyzmie. W Mediolanie utorowała ona 
drogę do wewnętrznej odnowy Kościoła katolickiego, która 
w osobie mediolańskiego arcybiskupa Karola Boromeusza 
(w latach 1560–1584) miała z pewnością najważniejszego obok 
Hiszpana Ignacego Loyoli orędownika64. Włoskie posiadłości 
Habsburgów funkcjonowały jednak w szczególnych warun-

64 Por. o tym ogólnie M. Venard, Italien, w: Die Zeit der Konfessionen (1530–
–1620/30), red. M. Venard, Freiburg–Basel–Wien 1992 (Die Geschichte des 
Christentums. Religion – Politik – Kultur, 8), (oryg.: Le temps des confessions, 
Paris 1992), s. 573–617; San Carlo Borromeo. Catholic reform and ecclesiastical 
politics in the second half of the sixteenth century, red. J.M. Headley, J.B. Tomaro, 
Washington 1988. O włoskim protestantyzmie podstawowe dziś opracowanie to: 
S. Seidel Menchi, Erasmus als Ketzer. Reformation und Inquisition in Italien des 
16. Jahrhunderts, Leiden 1983. Wyżej wymienione pozycje zawierają obszerną 
bibliografię obejmującą także intensywnie prowadzone w ostatnich latach wło-
skie badania nad uwarunkowaniami i przebiegiem katolickiej konfesjonalizacji, 
przede wszystkim w Mediolanie.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



46

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

kach, ponieważ bezpośrednie polityczne i kościelne wpływy 
Rzymu były tu silniejsze niż w jakichkolwiek innej części habs-
burskiego władztwa.

Podobnie rzecz się miała z habsburskimi terytoriami 
w południowo-zachodnich i południowo-wschodnich Niem-
czech. Panował tam – także w Czechach i części Węgier, która 
uniknęła panowania tureckiego – brat Karola V, Ferdynand, 
który prowadził, zwłaszcza w ostatnich dziesięcioleciach, 
inną, bardziej elastyczną politykę niż cesarz. Wynikało to 
z odmiennej postawy życiowej. A w jeszcze większym stopniu 
było następstwem szczególnych warunków politycznych, które 
panowały na południowym wschodzie Niemiec. Ponieważ – 
w omawianych okolicznościach jest to ważne – specyficzne 
problemy Rzeszy Niemieckiej oraz stałe zagrożenie ze strony 
Turków wymagało na tych terenach od habsburskiej polityki 
wszechstronnej przezorności, w tym także i przede wszyst-
kim na płaszczyźnie wyznaniowej i kościelnej. Z tej przyczyny 
w Austrii protestanci uzyskali dla siebie obszar swobód, któ-
rych nigdzie indziej Karol V nie był skłonny im przyznać65.

Wydaje się zatem słuszne skoncentrowanie następnie uwagi 
na Hiszpanii i Niderlandach. Oba kraje przeżyły już pod koniec 
XV w. przebudzenie pobożności wraz z religijno-kościelnymi 
formami życia społecznego i ogólną odnową Kościoła. Zade-
cydowało to zasadniczo o prowadzonym w latach 1520–1521 
sporze z Lutrem, a jednocześnie wyznaczyło pole działal-
ności habsburskiej polityki kościelnej wymierzonej w prote-
stantów. Ponieważ jednak konkretne uwarunkowania spo-
łeczne, prawne i kulturowe w rzeczywistości były odmienne, 
spór z Lutrem przybrał inną formę w Hiszpanii, inną zaś 
w Niderlandach. To samo odnosiło się do oddziaływania na 
życie religijne jednostki lub na formację i ustrój lokalnego 
Kościoła. Z tej przyczyny różne były też w Hiszpanii i w Nider-
landach szanse realizacji dwóch głównych celów habsburskiej 
polityki kościelnej: z jednej strony izolacji heretyckiej pestis 

65 Szybką orientację w głównych zarysach umożliwiają odpowiednie przy-
czynki Heinza Noflatschera, Karla Amona, Waltera Zieglera i Franza Machilka 
w: Die Territorien des Reiches im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisie-
rung. Land und Konfession 1500–1650, red. A. Schindling, W. Ziegler, t. 1: Der 
Südosten, wyd. 2, Münster 1989, s. 86–152.



47

Germaniae, jak wkrótce – zwłaszcza w Hiszpanii – zacznie 
być określany protestantyzm, z drugiej zaś – odnowa Kościoła 
z zachowaniem katolickiej ortodoksji.

Na Półwyspie Iberyjskim już tylko dzięki samemu geogra-
ficznemu oddaleniu nieporównanie łatwiej było wyeliminować 
oddziaływanie Lutra i jego pism niż w prowincjach niderlandz-
kich, które sąsiadowały z Niemcami, a co więcej w znacznej 
części należały do Cesarstwa Rzymskiego. Być może jeszcze 
ważniejszy był fakt, że w iberyjskiej monarchii powstał już 
przedreformacyjny katolicyzm reformowany, który istotnie 
ułatwił Karolowi V przeprowadzenie wewnętrznej i zewnętrz-
nej konsolidacji państwowego Kościoła w Hiszpanii, w każdym 
razie w porównaniu z resztą Europy66.

W toku późnośredniowiecznego procesu formowania 
się zunifikowanej monarchii hiszpańskiej oraz lokalnego 
Kościoła, ale także – i przede wszystkim – w okresie rekon-
kwisty, postępowała równocześnie wojna o kształt państwa 
i krucjata przeciw heterodoksji, a Hiszpania przeżywała coś na 
kształt reformacji przed reformacją i konfesjonalizacji przed 
konfesjonalizacją.

Na Półwyspie Iberyjskim na dobrej drodze była realizacja 
społecznej i duchowo-moralnej reformy duchowieństwa, tak 
zakonnego, jak świeckiego, a więc tych późnośredniowiecznych 
dążeń do odnowy, które w większości krajów europejskich 
ugrzęzły w bagnie sprzecznych interesów. Państwo i Kościół 
współpracowały już przy tym w sposób, jaki w pozostałej części 
Europie stanie się normą dopiero w procesie konfesjonalizacji 

66 Zob. na ten temat ogólnie A. Milhou, Die Iberische Halbinsel Spanien, 
w: Die Zeit der Konfessionen..., s. 662–725; A.M. Rouco-Varela, Staat und Kirche 
im Spanien des 16. und 17. Jahrhundert, w: Handbuch der europäischen Geschich-
te, t. 3, red. Th. Schieder, Stuttgart 1971, s. 581–662; P. Chaunu, L’Espagne de 
Charles Quint, t. 1–2, Paris 1973, zwł. t. 2, s. 465–562; A.W. Lovett, Early Habs-
burg Spain, 1517–1598, Oxford 1986; E.H.J. Schäfer, Beiträge zur Geschichte 
des spanishcen Protestantismus und der Inquisition im 16. Jahrhundert, t. 1–3, 
Gütersloh 1902; E. Böhmer, Spanish reformers of two centuries from 1520. Their 
lives and writings according to Benjamin B. Wiffen’s plan and with the use of his 
materials, t. 1–3 (Bibliotheca Wiffeniana), Strassburg 1874–1904; J.E. Longhurst, 
Luther in Spain 1520 to 1540, „Proceedings of the American Philosophical So-
ciety” 103, 1959, s. 66–93; A.G. Kinder, Cassidoro de Reina, Spanish reformer, 
London 1975; H. Kamen, Toleration and dissent in 16th century Spain. The 
alternative tradition, „Sixteenth Century Journal” 19, 1988, s. 3–23.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



48

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

od połowy XVI w. Mniej więcej wtedy katoliccy królowie prze-
forsowali powszechne prawo do wizytacji i mianowani przez 
monarchię wizytatorzy podczas podróży po kraju napotykali 
duchownych, którzy, niezależnie od istniejącej – podobnie jak 
w innych miejscach Europy – także na Półwyspie Iberyjskim 
opozycji, zdumiewająco chętnie przyjmowali kościelne i reli-
gijne reformy. Odnosiło się to przede wszystkim do ducho-
wieństwa zakonnego, zwłaszcza do zakonu hieronimitów 
– założonego w 1373 r. jako reformatorski zakon i posiada-
jącego w XVI w. 49 konwentów rozsianych w całym kraju – lub 
do reformatorskich grup wśród hiszpańskich benedyktynów. 
W tych środowiskach następnie szybko została przyswojona 
nowa duchowość – niderlandzka devotio moderna.

Polityczny przywódca reformatorów, Francisco Jiménez 
de Cisneros (1436–1517), arcybiskup Toledo, od 1507 r. 
Wielki Inkwizytor, spowiednik królowej i namiestnik Kastylii 
(1516–1517), jeden z najbardziej wpływowych ludzi na dwo-
rze monarszym, chłonął chciwie nowe idee religijne o cha-
rakterze reformatorskim i mistycznym, płynące z zagranicy. 
W szczególności idee Girolamy Savonaroli, Katarzyny ze Sieny 
i Erazma z Rotterdamu. Drukowanie książek przyczyniało 
się do szybkiego rozprzestrzeniania się ich pism, tak samo 
jak podobnie usposobionych autorów hiszpańskich. W Alcalá 
w 1508 r. Jiménez założył niebawem sławny uniwersytet, na 
którym wzięciem cieszyła się via moderna humanistów i na 
którym za sprawą arcybiskupa przygotowywano wydanie dru-
kiem Biblii w czterech oryginalnych językach, a prace nad tym 
zakończono w 1522 r. Ów intelektualny i duchowy podkład 
uczynił Hiszpanię około 1530 r. europejską ostoją podziwu 
i naśladownictwa Erazma z Rotterdamu oraz jego humani-
stycznego ideału Kościoła oraz pobożności67. 

Owe duchowe i teologiczne przebudzenie czyni na pierwszy 
rzut oka zrozumiałym zdumiewający fakt, że wśród katolic-
kich teologów, z którymi niemieccy protestanci mogli naj-
prędzej prowadzić solidne dysputy, wciąż zawsze znajdowali 

67 M. Bataillon, Erasmo y España, Madrid 1991; wzorcowo dla badań nad 
zestawieniem koncepcji Erazma i protestantyzmu jako ogólnoeuropejskiego 
fenomenu zob. S. Seidel Menchi, Erasmus als Ketzer...



49

się Hiszpanie68. Przede wszystkim jednak ze względu na sto-
sunkowo dobrą współpracę między władzą monarszą i kie-
rownictwem Kościoła w Hiszpanii Karol V mógł od samego 
początku oprzeć się na duchowieństwie, które górowało nad 
klerem innych krajów religijno-reformatorskim zapałem, 
obyczajami i wykształceniem. Nadto Kościół w Hiszpanii 
wyprzedzał inne Kościoły w Europie również pod względem 
organizacyjnym, jako Kościół królewski i państwowy. Rozwój 
przebiegał dwutorowo – przez bezpośrednie współdziałanie 
z samym duchowieństwem, po raz pierwszy już w 1478 r. na 
krajowym synodzie odbytym w Sewilli, a także przez współ-
pracę z papiestwem, w wyniku czego konflikty zostały zaże-
gnane w zarodku, a personalna zwierzchność nad hiszpańskim 
Kościołem w jeszcze większym stopniu przeszła na Koronę. 
To wszystko wzmocniło lokalną instytucję kościelną, uodpor-
niając ją przeciw wszelkiego rodzaju herezji. Karol V mógł 
polegać na lojalności duchowieństwa, nie tylko w sprawach 
wewnętrznych, w stosunku do własnych poddanych, ale także 
w polityce zagranicznej, w razie konieczności nawet w kon-
taktach z papiestwem. Przede wszystkim jednak monarcha 
mógł dzięki inkwizycji posługiwać się instrumentem, jakim 
nie dysponował w żadnym innym, rządzonym przez siebie 
kraju. Utworzona na początku XV w. przez poprzedników 
Karola V inkwizycja w żadnym razie nie była kościelną, lecz 
państwową instytucją, która jako pierwszy nowożytny organ 
władzy publicznej obejmowała wszystkie części hiszpańskiej 
monarchii. W latach 20. XVI w. inkwizytorzy tym żarliwiej 
wzięli się do pracy, że ich działalność była zagrożona. Bowiem 
pierwotnym zadaniem było uwolnienie Hiszpanii od jedynie 
powierzchownie schrystianizowanych muzułmanów i Żydów, 
co w znacznym stopniu zostało już wypełnione. Tymczasem 
gdy z powodu wystąpienia Lutra czystość wiary zaczęła być 
znowu zagrożona, tym razem w łonie samego chrześcijaństwa, 
hiszpańska inkwizycja znalazła nowe pole do działania, gwa-
rantujące wieloletnią, nie tylko personalną i instytucjonalną 

68 Dotyczy to przede wszystkim Melanchtona i sejmu Rzeszy w Augsburgu 
w 1530 r. Por. H. Scheible, Philipp Melanchthon..., s. 110 n.; I. New, Die spanische 
Inquisition und die Lutheraner im 16. Jahrhundert, „Archiv für Reformations-
geschichte” 90, 1999, s. 289–320.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



50

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

stabilizację, ale przede wszystkim także rosnące znaczenie 
i niemal nieograniczoną władzę.

Tak więc jako pierwszą przeciwko Lutrowi hiszpańscy kró-
lowie wystawili inkwizycję. Kiedy w kwietniu 1521 r. fala dzieł 
Lutra, która wówczas zalała całą Europę, dotarła do Hiszpanii, 
Adrian z Utrechtu, biskup Tortosy i generalny inkwizytor, jako 
ówczesny wychowawca i namiestnik króla wystarczająco obe-
znany z politycznymi zamierzeniami monarszego dworu, wydał 
edykt wymierzony w sprzedaż i posiadanie owych książek, 
i zarządził, aby trybunały inkwizycyjne na obszarze całej Hisz-
panii tropiły, konfiskowały i paliły je oraz występowały, sto-
sując odpowiednie metody, przeciw ich posiadaczom69. Mniej 
więcej w tym samym czasie z Rzeszy przyłączył się do działania 
Karol V, nakazując władzy namiestniczej wszcząć energicznie 
i z użyciem wszystkich stosownych środków kampanię przeciw 
grożącemu rozprzestrzenieniu się nowej nauki w Hiszpanii70.

Wraz z tymi szybkimi reakcjami został wytyczony kierunek 
odpowiadający zapatrywaniom Karola V i jego kościelnych 
oraz świeckich doradców skutecznego wyleczenia Hiszpanii 
z causa Lutheri. Po pierwsze, chodziło o to, aby drogę reform, 
którą Kościół w Hiszpanii już obrał, przejść do końca nie 
przeciwko, lecz razem z Rzymem. Po drugie, stawką była 
także polityczna stabilność, obawa, że nauka Lutra o wolności 
chrześcijanina mogła stać się zarzewiem kolejnego powstania 
comuneros. Owa polityka była na tyle skuteczna, że nawet 
dzisiaj nie potrafimy dokładnie stwierdzić, czy w ogóle kie-
dykolwiek pojawili się w iberyjskich władztwach Habsburgów 
prawdziwi zwolennicy Lutra i jak wielka była ich liczba. Pewne 
jest, że nigdy nie była to znacząca czy groźna dla kościelnego 
i świeckiego establishmentu grupa. Stąd hiszpańskie spory 
z Lutrem określamy jako walkę z fantomem71. Był on w istocie 
wytworem inkwizycji. Uprawomocniona przez dwa dekrety 
z 1521 r., podjęła się zadania intelektualnego i moralnego 

69 J.E. Longhurst, Luther in Spain...
70 Owe mało znane w nauce listy zostały ponownie wydane w: J.I. Tellechea 

Idí goras, Reacción antiluterana en España. Dos cartas de carlos V desde Worms 
1521, „Diálogo Ecuménico” 29, 1973, s. 57–63. Moją uwagę na tę publikację 
nakierował I. New, Die spanische Inquisition...

71 Sformułowanie pochodzi od I. New, Die spanische Inquisition...



51

oczyszczenia życia duchowego i pobożności w Hiszpanii, które 
szło dalej niż wytępienie delikatnych przejawów obecności 
idei Lutra, w kierunku zdławienia ruchu reformatorskiego. 
W owych dziesięcioleciach zostały położone podwaliny pod 
absolutną i bezwzględną jedność wyznaniową Hiszpanów pod 
znakiem katolickiej ortodoksji. Z tego okresu wywodzą się 
także korzenie złączenia hiszpańskiej narodowej i katolickiej 
tożsamości72. To wczesne zwycięstwo nad jakąkolwiek różnicą 
zdań w kwestiach intelektualnych i religijnych decydowało 
przez stulecia epoki nowożytnej o sile, a zarazem słabości 
hiszpańskiej kultury oraz państwa i społeczeństwa. Dosłow-
nie unicestwiona została, i to nie tylko myśl luterańska, ale 
ostatecznie także humanizm oraz jakiekolwiek formy myśli 
nieortodoksyjnej, subiektywnej duchowości czy też swobod-
nych koncepcji życia, reprezentowane na przykład przez tzw. 
iluminatów, czyli Alumbrados, po części przez zwrot ku życiu 
wewnętrznemu i mistyce, po części przez racjonalność i kry-
tykę instytucji charakterystycznych dla różnych ugrupowań, 
które rozkwitły w otwartej reformatorskiej atmosferze na 
początku XVI stulecia, później jednak zbliżyły się do lute-
rańskiej herezji i były narażone na surowe prześladowania.

Cezurę wyznaczał rok 1529, kiedy Karol V wyruszył do Italii, 
a wraz z nim niegdyś tak wpływowi w jego otoczeniu erazmia-
nie. Od końca lat 20. XVI w. wystarczyło przyznać się do bli-
skości myśli erazmiańskiej, aby zostać wciągniętym w tryby pro-
cesu inkwizycyjnego albo znaleźć swoje publikacje na indeksie 
zakazanych książek, jak to przydarzyło się już w 1529 r. chwa-
lonemu nieco wcześniej Diálogo de Doctrina Christiana73 Juana 
de Valdés, brata cesarskiego sekretarza, Alfonsa de Valdés.

Ani koneksje z dworem monarszym, ani godność profe-
sora na sławnym w kraju uniwersytecie, który pod kierunkiem 
Jiméneza de Cisneros był jeszcze otwarty na nowe idee, ani 

72 Zob. H. Schilling, La confesión y la identidad politica en la Europa de 
 comienzos e la edad moderna (siglos XV–XVIII), „Concilium-Revista Interna-
cional de Teologia” 6, 1995, s. 943–955.

73 Ważna, nowa interpretacja Diálogo, ukazująca związki z Lutrem i wyjaśnia-
jąca na nowo źródła ruchu Alumbrados, w: C. Gilly, Juan de Valdés.  Übersetzer 
und Bearbeiter von Luthers Schriften in seinem Diálogo de Doctrina, „Archiv für 
Reformationgeschichte” 74, 1983, s. 257–305.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



52

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

nawet godność Wielkiego Inkwizytora, nie broniła przed prze-
śladowaniami. Ukazuje to historia Alfonsa de Monrique, który 
jeszcze w 1527 r. na synodzie w Valladolid kazał 32 teologom 
potwierdzić prawowierność Erazma z Rotterdamu i z tej przy-
czyny ściągnął na siebie podejrzenie, że za pośrednictwem 
tegoż za bardzo zbliżył się do Lutra. Śmierć Alfonsa w 1538 r. 
wyznaczała definitywny koniec erazmiańskiego humanizmu 
w Hiszpanii. Dzieła humanistów, tak samo jak publikacje Alum-
brados i środkowo- oraz zachodnioeuropejskich reformato-
rów, znalazły się w Index librorum prohibitorum, który Karol V
kazał najpierw opracować i opublikować niderlandzkiemu uni-
wersytetowi w Lowanium, później jednak – od 1547 r. – był 
wydawany bezpośrednio w Hiszpanii.

Doprowadziło to do sytuacji, że inkwizycja stała się insty-
tucją mającą nadmierną władzę, bez której życia w Hiszpanii 
nie można było sobie już wyobrazić, perfekcyjnym systemem 
religijnej policji, jakiego dotąd nie posiadał żaden europejski 
kraj, która wykazywała wszystkie cechy wczesnonowożytnej 
racjonalności, wydajności i organizacji – z gęstą siecią trybu-
nałów, z dziesiątkami, wkrótce zaś tysiącami informatorów 
i denuncjatorów, z regularnym, ale – co w świetle powszechnej 
europejskiej kultury prawnej wydaje się rzeczą szczególnie 
znamienną – całkowicie tajnym postępowaniem procesowym 
i z – już jawnym – ogłoszeniem końcowego wyroku, a także 
z jego publicznym wykonaniem, z auto-da-fé, aktem wiary, 
inscenizowanym jako demonstracja władzy oraz bezwarun-
kowej woli zachowania czystości wiary.

Nie dziwi zatem, że Karol V w latach 30. i 40. XVI w. 
mógł z dala od Hiszpanii poświęcić się realizacji postawionych 
sobie politycznych i militarnych zadań w Europie, bez obawy, 
że w tym czasie znienawidzona i zawzięcie zwalczana herezja 
poważnie „skala” jego iberyjskie władztwa. Tym silniej została 
pobudzona jego czujność, gdy jego córka Juana, sprawująca 
władzę namiestniczą w imieniu bawiącego w zewnętrznej 
części monarchii, we Flandrii, króla Filipa II, wiosną 1558 r. 
pisała do St. Yuste, że wykryto, iż pewne osobistości sym-
patyzują z nauką luterańską. Co prawda natychmiast stało 
się jasne, że chodziło tylko o jednostki lub co najwyżej małe 
grupki, mające ograniczone oddziaływanie. Nadto ich idee 



53

jedynie w bardzo niewielkim zakresie naruszały granice apro-
bowanej przez państwo i Kościół ortodoksji. Mimo to cesarz 
był przerażony – ponieważ przyłapani zostali członkowie 
hiszpańskiego dworu, przede wszystkim jednak dlatego, że 
sam siebie uważał za głęboko zranionego. Wzburzenie i ból 
sprawiła mu ta wiadomość, ponieważ musiał spostrzec, że jak 
długo był nieobecny w swoim iberyjskim królestwie, cieszyło 
się ono wielkim spokojem i pozostawało wolne od tego nie-
szczęścia. Teraz jednak, gdy powrócił do tego kraju, aby służyć 
Bogu, w jego obecności podniósł się występek herezji z całym 
swoim bezwstydem. Za pomocą takich i podobnych gorzkich 
słów wyrażonych w dwóch listach z 3 i 25 maja, które są okre-
ślane mianem „płomiennych”, Karol V opisywał regentce stan 
swej duszy i nakazywał jej jednocześnie przedsięwzięcie wraz 
z arcybiskupem Sewilli oraz z kolegium inkwizycji wszystkich 
koniecznych środków w celu przywrócenia czystości wiary 
w Hiszpanii74. Zło musi zostać wyrwane z korzeniami, póki 
jest bezsilne u zarania, zanim się nie ugruntuje. Sprawcy, 
którzy należeli do ludzi uczonych i dlatego świadomych 
swych czynów, nie powinni ujść karze, jak to jest w zwyczaju 
przy pierwszym występku. Raczej winni zostać ukarani jako 
heretycy oraz równocześnie jako podżegacze i buntownicy. 
Wzorem powinno być postępowanie w Niderlandach, gdzie 
zawzięci heretycy byli paleni żywcem, skruszeni – łaskawie 
ścinani i pozbawiani dóbr. Taką bezwzględność cesarz uważał 
za uzasadnioną prawnie, ponieważ stawką była cześć i służba 
Bogu oraz istnienie iberyjskiej monarchii. Słowami Karol V 
wyraził to w liście z 3 maja 1558 r. w sposób następujący:

„I dlatego zostałem tymi sprawami tak boleśnie dotknięty, 
ponieważ tyczą się one w równym stopniu chwały Boga i czci, 
jaką mu jesteśmy winni, jak i stanu tego królestwa, w którym 
religia dzięki Jego dobroci pozostawała bez uszczerbku”.

Zaś 25 maja dodawał:
„Ale uwierz mi, moja córko, że te zajścia wzbudziły u mnie 

troskę i spowodowały ból, i wciąż jeszcze powodują, że ja nie 
miałbym zamiaru tego wam wyrażać za pomocą słów, gdyby to 

74 Wydane w: Corpus Documental de Carlos V (dalej: CDCV), t. 4: 1554–
–1558, wyd. M. Fernández Álvarez, Salamanca 1979, s. 424–425, przyp. 700; zob. 
też Retraite et mort de Charles Quint...

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



54

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

nie było tak, że podczas nieobecności mojej i króla panowały 
w tym kraju pokój i szczęście i teraz, tam gdzie przybyłem, 
aby znaleźć spokój i wytchnienie i służyć Naszemu Panu, tak 
wielka sromota i grzech wokół nas zjawiły się i ci ludzie wzięli 
w tym udział. Wiedząc, jak bardzo ja musiałem z powodu tych 
spraw znosić Niemcy i cierpieć, ile trudu i wysiłku kosztowały 
mnie one i ile mi zdrowia napsuły, i w głębokim przekonaniu, 
że oni przy czujnym śledzeniu owych zgromadzeń mogą zła-
pać zło u korzenia (ponieważ na początku jest jeszcze słabe 
i wątłe), powinni oni winnych karać, aby uniknąć większego 
zła. Nie wiem, czy starczy mi cierpliwości i nie opuszczę tego 
miejsca, aby usunąć ten nieład […]. A więc musimy wystąpić 
przeciwko nim, przeciwko podżegaczom, kusicielom i wichrzy-
cielom oraz przeciwko tym, którzy chcą wstrząsnąć monarchią 
i których celem jest bunt, ponieważ im nie przysługuje łaska 
darowania”75. 

Pomijając wzburzenie, które wywołały w St. Yuste, poja-
wiające się także w połowie XVI w., przede wszystkim w Kata-
lonii i Andaluzji, zaczątki luterańskich lub heterodoksyjnych 
idei, nigdy nie miały one szansy stać się znaczącym w jakikol-
wiek sposób ruchem reformatorskim: inkwizycja pracowała 
tu bowiem z typową jej perfekcją76. Podobnie król Filip II, 

75 CDCV, t. 4, s. 424–426: „Pero creed, hija, que este negico me ha puesto 
y tiene en tan gran cuidado tanta pena, que no os lo podría significar, viendo 
que mientras el Rey y hauemos esstrado ausentes destos Reynos han estrado 
en tanta quietud y libres desta desuentura, y que agora, que he venido a reti-
rarme y descansar a ellos y seruir a Nuestro Señor, sucede en mi presencia y la 
vuestra una tan gran desvergüenza y bellaguería, y incurrido en ello semejantes 
personas. Sabiendo que sobrello he suffrido y padecido en Alemaña tantos 
trauajos y gastos, y perdido tanta parte de mi salud, que certamente si no fuese 
por la certidumbre que tengo de que vos de los Consejos que abí están, reme-
diarán muy a raíz esta desuenta (peus no es sino un principio, sin fundamento 
y fuerças), castigando a los culpados muy de veras, apra atajarque no passe 
adelante, no sé si touiera sufrimiento para no salir de aquí a remediallo […]. 
Y assi se deve mirar si se puedo proçeder contra ellos como contra sediçiosos, 
scandalosos, aluorotadores de la república, y que tenian fin de incurrior en caso 
de rebellión, poque no se puedan preualer de la misericordia”. 

76 Procesy inkwizycyjne, które zapoczątkowały nową fazę hiszpańskiej po-
lityki kościelnej i religijnej oraz doprowadziły w latach 1556–1560 do wielu 
autos-da-fé w Sewilli i Valladolid, nie należały już do sfery odpowiedzialno-
ści Karola V. Były raczej fundamentem Hiszpanii przechodzącej konfesjona-
lizację za panowania Filipa II, wytyczając kierunek dla drugiej połowy XVI 
i dla XVII w. Dokładniej o tym zob. przyp. 60, 66, 68 i przytoczone tam prace 
E.H.J. Schäfera, H. Kamena, J.A. Llorente i I. New. 



55

którego Karol V również wczesnym latem 1558 r. pouczał 
i wzywał: „Musisz ten ruch wytępić tak surowo, jak to możli-
we”77, w niczym nie ustępował, jak wiadomo, swemu ojcu – ani 
w osobistej religijności, ani w woli uwolnienia swego królestwa 
za pomocą wszelkich środków od herezji.

Jednak w żadnym wypadku katolicyzm w Hiszpanii nie 
opierał się wyłącznie na bojaźni i strachu, krwi i ogniu. Przy 
ogólnej ocenie hiszpańskiej polityki religijnej i kościelnej pro-
wadzonej przez cesarza Karola V, względnie króla Karola I, 
nie należy zapominać, że negatywne siły kontroli i przemocy 
stosowanej wobec jakichkolwiek przejawów innego myślenia 
stanowiły tylko jedną jej stronę. Oprócz tego początkowo były 
do dyspozycji środki, które w zmienionych warunkach pozwa-
lały kontynuować rozpoczęte u schyłku średniowiecza reformy 
organizacji kościelnej, duchowości i pobożności. Wprawdzie 
odważna otwartość i wolność ducha była zabroniona, jeśli 
nie zupełnie zdławiona. Katolicka konfesjonalizacja, która 
torowała sobie drogę od lat 30. i 40. XVI w., dostarczała 
odnowicielskich i strukturalnych bodźców, które w Hiszpanii 
oddziaływały nie mniej intensywne i to dla wielu pokoleń, niż 
przebiegające w tym samym czasie procesy konfesjonaliza-
cji luterańskiej, kalwińskiej lub katolickiej w innych krajach 
Europy. Momentem szczytowym tej głębokiej przemiany, 
która umożliwiła Hiszpanii nie tylko utrzymanie do połowy 
XVII stulecia wiodącej pozycji na arenie międzynarodowej, 
ale także rozwinięcie bujnej kultury siglo de oro, był okres 
panowania Filipa II. Zatem to dopiero syn skoncentrował się 
całkowicie na hiszpańskiej polityce kościelnej jako kluczowym 
elemencie swojej skierowanej na sprawy wewnętrzne aktywno-
ści politycznej, podczas gdy jego ojciec w polityce kościelnej 
i mocarstwowej wciąż pierwszeństwo dawał związkom euro-
pejskim. Tym niemniej to już za panowania Karola V zostały 
położone podwaliny organizacyjne i duchowo-religijne, na 
których mógł budować Filip II. 

77 Retraite et mort de Charles Quint..., t. 1, s. 303. Ogólnie o przejściu od 
panowania Karola V do Filipa II, zresztą bez wchodzenie w szczegóły konfe-
sjonalizacji, traktuje praca M.J. Rodrí guez-Salgado, The changing face of em-
pire. Charles V, Philip II and Habsburg authority 1551–1559, Cambridge–New 
York 1988.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



56

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Szczególnie wyraźnie ukazuje to funkcjonalna i moral-
no-religijna odnowa życia zakonnego. Hiszpania Karola V 
obok Italii była pionierem w katolickiej Europie nie tylko 
w dziele wewnętrznych reform istniejących zgromadzeń, ale 
także zakładania nowych zakonów. Skłaniający się do reform 
franciszkanie obserwanci znaleźli tam oparcie, podobnie jak 
dążący w tym samym kierunku benedyktyni, hieronimici i kar-
melici. Z reformatorskiego odłamu hiszpańskich karmelitów 
powstał w latach 70. XVI w. samodzielny zakon karmelitów 
bosych, który wkrótce swą siecią pokrył całą Europę i przy-
czynił się ogromnie do upowszechnienia i wewnętrznego sce-
mentowania katolickiego konfesjonalizmu w Europie. Przede 
wszystkim jednak Hiszpania Karola V była ojczyzną Ignacego 
Loyoli, założyciela zakonu jezuitów i reformatora Kościoła 
katolickiego, którego można ustawić na tym samym pozio-
mie co Lutra i Kalwina po stronie protestanckiej. Karol V 
zresztą osobiście nigdy z Ignacym Loyolą nie rozmawiał, a do 
jego zgromadzenia zakonnego długo odnosił się z rezerwą. 
Nie mogło być jednak inaczej, bowiem działalność jezuitów 
umacniała bezwarunkowo papiestwo, i to także wewnątrz 
obozu katolickiego, a fanatyczna wrogość Loyoli do prote-
stantyzmu podkopywała politykę kościelną Karola V, ukie-
runkowaną na ponowne zjednoczenie i pojednanie. Ostat-
nie lata panowania Karola V były także okresem, w którym 
karmelitanka Teresa z Avila (1515–1582), od 1535 r. zakon-
nica, doświadczała przeżyć mistycznych aż do słynnej wizji 
Chrystusa, która prowadziła do jej wewnętrznego nawró-
cenia w 1554 r. Czasów panowania Karola V sięgały także 
korzenie zainicjowanej przez nią i rozwijanej przez jej zakon-
nego brata Jana od Krzyża literatura ascética y mistica, którą 
w katolickiej Europie XVII stulecia niezmiernie podziwiano 
i przyswajano. Tym samym nowy łuk rozciągał się od czasów 
przed podziałami konfesyjnymi ponad okresem konfesjona-
lizacji za panowania Filipa II, aż do mającej miejsce po nim 
odnowy życia religijnego właściwej dla katolicyzmu w Hisz-
panii i nie tylko tam. Ponieważ dogmatyczne problemy orto-
doksji epoki konfesjonalizacji były całkowicie obce mistyce 
ugruntowanej na subiektywnych wizjach i wewnętrznych 
poruszeniach duszy. 



57

Za panowania Karola V – ogólnie rzecz ujmując – zostały 
położone fundamenty pod charakterystyczną siłę i spójność 
katolickiej tożsamości Hiszpanii. Jednak tym samym zasiano 
też ziarno daleko idącej duchowej izolacji Hiszpanii od 
reszty Europy. Pogłębiał ją Filip II, doprowadzając kontrolę 
i karanie poddanych oraz odseparowanie kraju do niewy-
obrażalnej jeszcze za panowania Karola V perfekcji, choćby 
przez wprowadzony w listopadzie 1559 r. zakaz odwiedzania 
zagranicznych uniwersytetów przez poddanych z jego monar-
chii i pozostałych władztw. Był to przede wszystkim sposób 
obrony poważnie zagrożonej czystości wiary w niderlandzkich 
posiadłościach, które niezależnie od identycznej – lub bardzo 
podobnej – polityki kościelnej prowadzonej przez Habsbur-
gów podążały całkowicie odmienną drogą niż Hiszpania. 

Analiza polityki kościelnej Karola V w jego hiszpańskich 
krajach dziedzicznych byłaby niekompletna bez krótkiego 
przyjrzenia się koloniom zamorskim. Ponieważ za jego pano-
wania została definitywnie ukierunkowana działalność misjo-
narska zmierzająca nie tylko do chrystianizacji właśnie odkry-
tej połowy świata, lecz także do jej trwałego włączenia do 
katolickiej części podzielonego w międzyczasie świata chrze-
ścijańskiego. Podbój, kolonizacja i działalność misyjna szły 
w parze. Budowa struktur kościelnych w Ameryce Środkowej 
i Południowej była ściśle zespolona z formowaniem politycz-
no-administracyjnej organizacji transatlantyckich posiadło-
ści koronnych. Ostatecznie w koloniach powstał hiszpański 
Kościół państwowy, który faktycznie był niezależny od Rzymu. 
Był on zdecydowanie w większym stopniu administrowany 
jako urząd państwowy niż Kościół na Półwyspie Iberyjskim. 
W Ameryce, zupełnie odmiennie niż w hiszpańskiej metro-
polii, hierarchowie kościelni byli regularnie angażowani do 
rządzenia i administrowania. To co kościelna polityka królów 
hiszpańskich realizowała z trudem i nigdy nie bez trudności, 
a mianowicie „wykorzystanie religii, a przez nią i Kościoła 
do realizacji (ich) polityki”78, to w stosunkach między 

78 H. Pietschmann, Staat und staatliche Entwicklung am Beginn der spanischen 
Kolonisation Amerikas, Münster 1980, s. 50. O debacie na temat etycznych aspek-
tów zob. J. Höffner, Kolonialismus und Evangelium. Spanische Kolonialethik im 
Goldenen Zeitalter, Trier 1975; L. Hanke, All mankind is one. A study of the dis-

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



58

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

kolonialną władzą i kolonialnym Kościołem było dane 
niejako z góry.

Bowiem o ile w Europie polityka kościelna Karola V, 
podobnie jak jego przodków, musiała liczyć się z wielowiekową 
tradycją prawną i przywilejami instytucji kościelnych i korpo-
racji, o tyle w Ameryce nie musiała tego uwzględniać. Także 
wpływy papiestwa i Kurii Rzymskiej miały tutaj ograniczone 
pole oddziaływania. Tak więc hiszpańską politykę kościelną 
w koloniach zamorskich można było realizować w dużej mie-
rze bez sprzeciwów lub wpływów z zewnątrz. Zresztą na dłu-
gie dziesięciolecia była ona najsilniej uwikłana w wewnętrzny 
spór – tak w Hiszpanii, jak w koloniach zamorskich – o wła-
sne pryncypia, przede wszystkim o prawomocność i sposób 
prowadzenia misji chrystianizacyjnej wśród Indian. Przy tym 
uderzające jest, że Karol V – inaczej niż w przypadku swojej 
polityki w habsburskich posiadłościach w Europie – przyznał 
zdumiewająco szerokie pole do dyskusji i działania teolo-
gom i kościelnym hierarchom. Zasadniczą kwestię, a mia-
nowicie jak uzasadnić prawnie podboje albo określić status 
Indian wraz z wynikającymi z tego zasadami polityki wobec 
tubylców, nakazywał on wciąż na nowo roztrząsać komisjom 
teologów lub przedstawicieli episkopatu. Przede wszystkim 
monarcha zezwalał, żeby ludzie pokroju Bartolomé de Las 
Casasa (1477–1566), do dziś słynnego apostoła Indian, bronili 
ich sprawy za pomocą słowa i pisma, a tym samym inicjo-
wali publiczną dyskusję w Hiszpanii o prawomocności i zasa-
dach działalności misyjnej, jak i ogólnie polityki kolonialnej. 
Nie mniej istotną zasługą samego cesarza było także i to, że 
współczesny historyk może stwierdzić, iż pomijając wszystkie 
poważne wykroczenia Hiszpanów w Ameryce, „żadna inna 
potęga kolonialna nie przeprowadziła tak wcześnie i tak wiele 
samokrytyki i nie ukazała tak wielu przejawów dobrej woli ze 
strony władz”79.

putation between Bartolomé  de Las Casas and Juan Giné s de Sepú lveda in 1550 
on the intellectual and religious capacity of the American Indians, DeKalb 1974.

79 W. Reinhard, Geschichte der europäischen Expansion, t. 2: Die Neue 
Welt, Sttutgart 1985, s. 67. Ogólnie o tej problematyce: tamże, s. 59–68; H. 
Pietschmann, Staat und staatliche Entwicklung..., s. 39–93; R. Konetzke, Ame-
rika und Europa in der Zeit Karls V., w: Karl V. Der Kaiser und seine Zeit...; 



59

Ów nadzwyczajny udział teologów i hierarchów kościelnych 
w publicznej debacie o hiszpańskiej polityce w zamorskich 
koloniach, a także w samej działalności politycznej był moż-
liwy dzięki temu, że w Ameryce – inaczej niż w europejskich 
władztwach habsburskich – nie istniała żadna wielowiekowa 
rywalizacja między Kościołem i państwem, a teologowie w rów-
nym stopniu jak politycy działali jako przedstawiciele hisz-
pańskiej, względnie kastylijskiej, monarchii. Przede wszystkim 
jednak znacząca rola religii i teologów odpowiadała pewnej 
wewnętrznej konieczności wczesnej polityki kolonialnej Hisz-
panii, ponieważ objęcie w posiadanie przez koronę kastylijską 
nowych, dotąd nieznanych Europejczykom imperiów, zasadni-
czo zostało umotywowane argumentami religijnymi. Co wię-
cej, cesarz i jego najbliżsi doradcy w religii chrześcijańskiej 
widzieli jedyny skuteczny czynnik legitymizujący i integrujący, 
który służył włączeniu nowo pozyskanych terytoriów drogą 
podboju i zniewolenia indiańskich poddanych w system spo-
łeczny i polityczny uformowany wedle europejskich zasad. 

Teologiczna legitymizacja hiszpańskiego władztwa opierała 
się w znacznym stopniu na papieskiej bulli z 1493 r., a szcze-
gólnie na słynnym edykcie Inter caetera z 3–4 maja tegoż 
roku, w którym papież Aleksander VI jednocześnie dokonał 
podziału kolonialnego świata między Portugalię i Hiszpanię, 
przyznając katolickim królom władzę w Ameryce Środkowej 
i Południowej, ponieważ dzięki temu „katolicka wiara i chrze-
ścijańska religia […] będzie mogła być uwielbiona i wszędzie 
rozpowszechniona, będzie wsparte zbawienie duszy, a barba-
rzyńskie narody […] zostaną przywiedzione do wiary”80. O ile 
słabo podważano za panowania Karola V owe uzasadniane 
religijnie prawo posiadania jako takie, o tyle wybuchały gwał-
towne kontrowersje wokół jego kształtu. Przede wszystkim 
zażarcie spierano się wokół polityki religijnej wobec Indian, 

A. von Randa, Kaiser Karl V. und die Kolonisation, „Religion, Wissenschaft, Kul-
tur” 11, 1960, nr 3–4, s. 261–270; A. Milhou, L’Amérique latine, w: Le temps des 
confessions (1530–1620/30), red. M. Venard, Paris 1992 (Histoire du Christiasme 
des origines […] nos jours, 8); H. Gründer, Welteroberung und Christentum. Ein 
Handbuch zur Geschichte der Neuzeit, Gütersloh 1992.

80 Niemiecki przekład za: E. Reibstein, Völkerrecht, t. 1, Freiburg 1958, 
s. 268–272.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



60

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

głównie dlatego, że równocześnie pod dyskusję poddawano 
prawo do ekonomicznej eksploatacji kraju i ludzi. Chrze-
ścijańska i katolicka koncepcja władzy, która nakazywała 
Karolowi V w Europie ruszać w pole bez ociągania przeciw 
wrogom rzymskiego Kościoła, obowiązywała także wobec 
jego indiańskich poddanych w zamorskich koloniach. Wciąż 
uzmysławiał on sobie zaszczytną misję, którą jego przodkom 
i jemu samemu powierzyły papieskie bulle ze zobowiązaniem 
dotyczącym „zbawienia dusz” nowo odkrytych ludów. I tak 
śledził on z uwagą prawne, moralne i religijne argumenty 
przedkładane przez teologów, jurystów i polityków debatu-
jących o podstawach hiszpańskiej polityki w Ameryce. I jeśli 
czas mu na to pozwalał, sam wielokrotnie interweniował za 
pomocą praw i rozporządzeń, aby zapobiegać konfliktom 
o władzę między bezwzględnymi i interesownymi politykami 
a idealistycznymi misjonarzami. Przy tym musiał on nie tylko 
bronić równowagi między moralno-religijnymi obowiązkami 
chrześcijańskiej monarchii uniwersalistycznej i polityką repre-
zentującą interesy hiszpańskie, lecz także wciąż liczyć się z roz-
proszeniem politycznej działalności, które wynikało z jego 
osobistego zaangażowania w politykę mocarstwową i kościelną 
w Europie, a tym samym od lat 20. XVI w. nieustannie ogra-
niczało jego obecność w Hiszpanii do krótkich okresów. 

Bardzo szybko także w amerykańskiej polityce kościelnej 
i religijnej cesarza Karola V – podobnie jak w jego zmaganiach 
z reformacją w Świętym Cesarstwie Rzymskim – pojawił się 
ostatecznie niedający się rozładować stan napięcia między 
górnolotnymi zamiarami a realnymi możliwościami, względnie 
trwożliwym uwzględnianiem ekonomicznych i mocarstwowych 
uwarunkowań. Karol V dawał posłuch skargom dominikanina 
Bartolomé de Las Casasa, który z ochrony i poszanowania 
Indian uczynił cel swego życia. Już w trakcie podróży na uro-
czystości koronacyjne oraz na sejm Rzeszy, mający zająć się 
sprawą Marcina Lutra w 1520 r., cesarz upoważnił zakonnika 
do zgromadzenia wokół siebie braterskiej wspólnoty misjona-
rzy-kolonistów, którzy białymi płaszczami z czerwonym krzy-
żem już na pierwszy rzut oka odróżniali się od uzbrojonych 
konkwistadorów. Tym samym miało się urzeczywistnić coś na 
kształt alternatywnego modelu przyjaznej i chrześcijańskiej 



61

kolonizacji i misji w Nowym Świecie, w celu skorygowania 
militarnego podboju dokonanego przez konkwistadorów, 
dopuszczających się dzikich ekscesów, o których hiszpański 
dwór dopiero co się dowiedział. Ponieważ ów eksperyment 
nie powiódł się i hiszpańscy panowie nieustannie przemieniali 
coraz większe rzesze Indian w niewolników, w 1530 r. cesarz 
wprowadził generalny zakaz czynienia z Indian ludzi niewol-
nych, który odnowił w 1542 r. W latach 40. XVI w. wskutek 
nalegania Bartolomé de Las Casasa Karol V był wręcz gotów 
zrzec się panowania w Peru, a według części źródeł nawet 
w całej Ameryce, aby nie ponosić winy za to, co czyniono 
z Indianami. Przed takim brzemiennym w skutki krokiem – 
jeśli w ogóle cesarz poważnie go rozważał – hiszpańska rada 
monarsza w tym przypadku mogła go bez trudu powstrzymać. 
Przede wszystkim wielką wagę miał argument, że wycofanie 
się sprowadzi grzech śmiertelny, ponieważ w jego następstwie 
poganie niechybnie zostaną odcięci od szansy zbawienia, a już 
schrystianizowani Indianie na powrót popadną w zatracenie. 
W każdym razie w 1545 r. został uczyniony chrześcijański 
i humanitarny gest wobec inkaskiej dynastii. Ponieważ Karol V 
zarządził „dla ulżenia naszej duszy”, aby wszyscy członkowie 
tej rodziny byli honorowani jako nasi „przyjaciele i bracia” 
i żeby jako znak zewnętrzny przysługiwało im prawo noszenia 
jako chrześcijańskim rycerzom burgundzkiego Orderu Zło-
tego Runa.

Przy całej sympatii, jaką cesarz mógł okazywać ideom Bar-
tolomé de Las Casasa, jest przecież oczywiste, że hiszpańska 
polityka religijna i kolonialna w Ameryce dawała ostatecz-
nie pierwszeństwo zawsze interesom władzy i gospodarczym. 
Przede wszystkim cesarska i europejska polityka mocarstwowa 
wciąż natrętnie zgłaszała „swoje nienasycone roszczenia”81 do 
finansowej i gospodarczej eksploatacji w Ameryce, w związku 
z czym normy etyczne i prawne w polityce religijnej w rze-
czywistości wciąż schodziły na drugi plan. Tak przechylały 
się szale w zmaganiach między ideologami a amerykańskimi 
grupami interesów raz na jedną, raz na drugą stronę. I kiedy 
Francisco de Vitoria (1492–1546), słynny obrońca praw 

81 Tak W. Reinhard, Geschichte der europäischen Expansion..., t. 2, s. 49.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



62

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

człowieka i współbrat zakonny Bartolomé de Las Casasa, 
zaczął twierdzić w swoich wykładach głoszonych na uniwer-
sytecie w Salamance od 1537 do 1539 r., że papieżowi nie przy-
sługuje żadna władza nad światem i nie wynika z tego żadne 
prawo do wystawiania patentów zezwalających na kolonizację 
i działalność misyjną, i że również chrześcijańskiemu cesarzowi 
nie przysługują żadne roszczenia do uniwersalistycznej władzy, 
wkrótce z tego właśnie powodu otrzymał zakaz publikacji.

Momentem kulminacyjnym konfliktu między ideami i inte-
resami za panowania Karola V był tzw. drugi kongres amery-
kański w Valladolid w latach 1550–1551, kiedy to główni repre-
zentanci obu kierunków przedstawiali swoje argumenty przed 
komisją ekspertów cesarskiego dworu. Rzecznikiem słabszej 
jak dotąd frakcji polityki realnej, która nie miała zamiaru 
przyznawać Indianom tego samego antropologicznego statusu 
co europejskim zdobywcom, był słynny humanista i ówczesny 
nadworny historiozof, Juan Ginés de Sepúlveda (1489–1579). 
Nawiązując do koncepcji barbarzyństwa Arystotelesa, charak-
teryzował on „Indian według ich natury” jako „niewolników, 
barbarzyńców, nieokrzesane i okrutne postaci” pozbawione 
rozumu, którym nie przysługują z tej przyczyny prawa i trak-
towanie właściwe dla ludzi rozumnych. Odpowiedział mu 
powracający właśnie z Ameryki Bartolomé de Las Casas, który 
z pasją bronił godności człowieka, a na hiszpańską monarchię 
nakładał uniwersalny obowiązek humanitaryzmu i etyki, także 
(a może zwłaszcza) wobec „pogan” oraz wymóg respekto-
wania praw naturalnych i praw narodów82. Do ostatecznego 
rozstrzygnięcia między tymi wizjami człowieka i wynikającego 
z tego modelu kolonizacji nie doszło właściwie do dziś. Opinie 
ekspertów pozostały podzielone. I tak hiszpańska polityka 
kolonialna w dalszym ciągu poruszała się ruchem wahadłowym 
między etyczną i chrześcijańską odpowiedzialnością a czystą 
Realpolitik – przede wszystkim polityką uwzględniającą inte-
resy finansowe. Bartolomé de Las Casas mógł to uznać za brak 
uznania ze strony władz dla humanitaryzmu i chrześcijaństwa. 

82 O Kościele państwowym zob. przede wszystkim: H. Pietschmann, Staat 
und staatliche Entwicklung... O debacie na temat etyki: J. Höffner, Kolonialismus 
und Evangelium...; L. Hanke, All mankind is one...



63

Toteż bezpośrednio po kongresie zdecydował się zaapelować 
do szerszej publiczności, polecając z tej przyczyny wydruko-
wać wyciąg ze swoich pism potępiających barbarzyństwo Hisz-
panów w zamorskich koloniach, które dotąd krążyły jedynie 
w wąskim kręgu odbiorców. Jego traktat Brevissima Relación 
de la destruyción de las Indias, opublikowany w 1552 r., spo-
tkał się z nadzwyczajnym odzewem. Jako źródło informujące 
o rzeczywistej sytuacji pismo to jest bezwartościowe, ponieważ 
autor ogarnięty świętym gniewem niewątpliwie mocno prze-
sadzał i przejaskrawiał. Tym większe było jego oddziaływanie 
propagandowe, antyhiszpańskie i antykatolickie, które do dziś 
podsyca „czarną legendę” Hiszpanów i ich katolickich królów. 
Tym samym dzieło życia Karola V pod koniec jego panowania 
przyblakło także w obrębie polityki religijnej, kościelnej i ogól-
nie kolonialnej w Nowym Świecie. Z jednej strony bowiem 
jest bezsporne, że przez całe życie zabiegał on – podobnie 
jak wielu jego doradców – z powagą i wielką odpowiedzial-
nością o duchowe i moralne podstawy przede wszystkim dla 
polityki religijnej i misyjnej. Nie można także przeoczyć real-
nych politycznych skutków. Bowiem w połowie XVI stule-
cia hiszpański Kościół państwowy w zamorskich koloniach 
miał już silnie scentralizowaną organizację. Wytyczony został 
też nieodwracalnie kierunek integracji duchowo-kulturalnej 
nowych władztw, choćby dzięki skutecznej fundacji w 1551 r. 
dwu uniwersytetów, w Limie i Meksyku. Z tym jednak kon-
trastuje duchowa i moralna katastrofa, jaką były gwałtowne 
narodziny Leyenda negra, która obraz Hiszpanii i jej królów 
na trwałe pokryła ciemnymi barwami, kiedy to jej polityczni, 
gospodarczy i konfesyjni nieprzyjaciele ruszyli do ofensywy, 
jednocześnie skwapliwie podchwytując tę tanią propagandę.

Historia Niderlandów – czy formułując precyzyjniej: 
dolno burgundzkich władztw habsburskich – została na długo 
naznaczona polityką kościelną i religijną Karola V nie mniej 
niż w Hiszpanii i Ameryce Łacińskiej. Jej skutki były jednak 
zupełnie inne. Na północnym zachodzie kontynentu europej-
skiego habsburska polityka nie doprowadziła do ugruntowania 
jednolitej tożsamości narodowej lub uruchomienia procesu 
państwotwórczego pod sztandarem jedynego, katolickiego 
wyznania i jedynego, hermetycznie zamkniętego Kościoła 

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



64

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

państwowego. Raczej przyczyniła się do rozszczepienia kato-
lickiego południa i zdominowanych przez protestantyzm 
prowincji północnych, a tym samym do przerwania zainicjo-
wanej przez burgundzkich książąt ewolucji zmierzającej do 
ukształtowania wspólnej struktury państwowej oraz politycz-
nej i kulturowej tożsamości. Odmiennie, w pewnej mierze 
nawet przeciwstawnie, rozwijały się w obu terytoriach szcze-
gólnie stosunki między państwem i Kościołem, organizacja 
terytorialna Kościoła oraz życie religijne. W południowych 
prowincjach, które po przełomowych zmianach w drugiej 
połowie XVI w. pozostały przy Habsburgach, ustabilizował 
się ustrój kościelny, pobożność oraz formy życia duchowego 
odpowiadające zasadom obowiązującym w Hiszpanii. Tym nie-
mniej Belgii została oszczędzona typowa dla Hiszpanii her-
metyczność i wynikająca z niej przesada w dziedzinie kontroli, 
przymusu i przemocy. Także homogeniczność i izolacja życia 
duchowego w Hiszpanii pozostały obce południowym Nider-
landom po ponownym włączeniu do habsburskiego związku 
państw. Obok wpływów hiszpańskich, choćby mistyki Teresy 
z Avila lub Jana od Krzyża83, wciąż żywa pozostała wymiana ze 
środkową i zachodnią Europą. Tym samym Belgia pełniła rolę 
swoistego mostu – często także za pośrednictwem w Kolonii – 
służącego recepcji kultury hiszpańskiej, szczególnie literatury 
ascetycznej, w dalszych krajach katolickiej Europy. Dodajmy, 
mostu – co jednak znaczące – w zasadzie tylko z ruchem jed-
nokierunkowym.

Pod koniec XVI w. w niezależnych prowincjach północnych 
ustrój kościelny, pobożność i życie duchowe kształtowały się 
w świadomej opozycji do modelu hiszpańskiego. Wprowa-
dzona przez Karola V, a następnie od 1556 r. kontynuowana 
w formie ekstremalnej przez Filipa II polityka ściśle splata-
jąca państwo i Kościół, regulująca życie duchowe i kulturalne, 
narzucane pod przymusem społeczeństwu, została zrewido-
wana pod kątem wolności, swobody sumienia i światopoglą-
dowego pluralizmu. Holenderska republika, która w XVII w. 

83 Ogólnie z odwołaniami do dalszej literatury: G. van Gemert, Die spanische 
Mystik und ihre Vermittler, w: Frömmigkeit in der Frühen Neuzeit, red. D. Breuer, 
Amsterdam 1984 (Cloe, 2), s. 75–126.



65

rzeczywiście funkcjonowała jako najbardziej liberalne i otwarte 
społeczeństwo, stanowiła w tym wszystkim całkowite prze-
ciwieństwo Hiszpanii. W formie wyolbrzymionej objawiają 
się te przeciwieństwa w niderlandzkim micie historycznym 
tak zwanej czarnej legendy, która propagandowo Hiszpanię 
i Hiszpanów oczernia i stylizuje na istoty nieludzkie, podczas 
gdy własne, protestanckie powstanie przeciw nim ukazuje jako 
walkę dzieci Boga i Światłości z hiszpańskimi antychrystami 
i dziećmi ciemności84. 

Do momentu kulminacyjnego doszedł ów długotrwały roz-
wój zresztą dopiero za panowania Filipa II, a więc w drugiej 
połowie XVI w. Za panowania Karola V tendencja ta co naj-
wyżej utorowała sobie drogę, chociaż nie jedynie, ponieważ 
sam cesarz w swojej duchowej i kulturalnej formacji prze-
żył decydującą przemianę, którą krótko można scharaktery-
zować jako przemianę Niderlandczyka, czy Burgundczyka, 
w Hiszpana85. Przynajmniej przez pierwsze dwie dekady swego 
życia młody Habsburg był przeniknięty duchową, kulturalną 
i kościelno-polityczną atmosferą niderlandzkich prowincji, 
przede wszystkim Brabancji. Różniła się ona zasadniczo od 
sytuacji religijnej i kościelno-politycznej panującej w Hiszpa-
nii, nawet jeśli tamtejszy arcybiskup Jiménez de Cisneros dał 
się w swoim dziele kastylijskiej reformy chrześcijaństwa zain-
spirować niderlandzkimi wzorcami, zwłaszcza humanizmem, 
Erazmem z Rotterdamu czy devotio moderna. 

Różnice dotyczyły nie tyle pobożności i ogólnie życia reli-
gijnego, ile polityki kościelnej. Podobnie jak Hiszpania, także 
prowincje niderlandzkie już w XV w. doświadczyły przebudze-
nia pobożności i duchowości, które przybierało nowe pod każ-

84 Por. przykłady w: H. Schilling, Calvinismus und Freiheitsrechte. Die poli-
tisch-theologische Pamphletistik der ostfriesisch-groningischen „Patriotenpartei” 
und die politische Kultur in Deutschland und in den Niederlanden, „Bijdragen 
en Mededelingen betreffende de Geschiendenis der Nederlanden” 102, 1987, 
s. 403–434. Ogólnie na ten temat: J. Decavele, De dageraad van de Reformatie in 
Vlaanderen (1520–1565), Brüssel 1975; R.R. Post, Kerkelijke verhandelingen Ne-
derland voor de Reformatie von 1500 tot 1580, Utrecht 1954; L.E. Halkin, Réfor-
me en Belgique sous Charles Quit, Brüssel 1957; M.E. Kronenberg, Verboden boe-
ken en opstandige drukkers in de Hervormingstijd, Amsterdam 1948; M. Venard, 
Frankreich und Niederlande, w: Die Zeit der Konfessionen..., s. 446–476.

85 Por. M. Fernández Álvarez, La España del Emperador Carlos V, Madrid 
1966 (Historia de España, 18), s. 217–251.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



66

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

dym względem formy życia religijnego – u beginek i begardów, 
braci i sióstr wspólnego życia, u reformowanych augustianów 
z Windesheim i w wielu podobnych społecznych konfigura-
cjach. Także w dziedzinie wiedzy naukowej i nowoczesnej 
oświaty oraz w drukowanych środkach przekazu Niderlandy 
wraz z krajami włoskimi przodowały w Europie. Wystarczy 
wspomnieć Erazma z Rotterdamu i środowisko niderlandzkich 
humanistów lub teologiczne debaty w kręgu Wessela Gans-
fortsa, Cornelisa Hoena lub Hinne’a Rodego, podczas których 
już przed 1520 r. dyskutowano o niektórych kwestiach – na 
przykład dotyczących nauki o Eucharystii – istotnych później 
dla nauki Lutra i Zwingliego86. Dość zaskakujące jednak, że 
na tle tego intelektualnego i duchowego ożywienia nie ufor-
mował się w Niderlandach żaden zreformowany katolicyzm 
w dosłownym znaczeniu, a więc ani przedreformacyjny, ani za 
panowania Karola V, w każdym razie z wyznaczonym celem 
i energią, z jaką politykę kościelną w Hiszpanii prowadził 
arcybiskup Jiménez de Cisneros. A już zupełnie nie da się 
dostrzec tendencji ku Kościołowi państwowemu na wzór hisz-
pański lub francuskiego gallikanizmu. Po pierwsze, było to 
skutkiem politycznej i prawnoustrojowej różnorodności, która 
utrudniała zdefiniowanie jednej, równej dla wszystkich pro-
wincji polityki kościelnej. Po drugie, tendencje zmierzające do 
uformowania nadrzędnego nad prowincjami niderlandzkiego 
Kościoła „narodowego” hamowało, jeśli nie uniemożliwiało, 
niekorzystne w najwyższym stopniu rozczłonkowanie kościel-
nych jednostek administracyjnych. Burgundzkie władztwa 
Habsburgów nie posiadały wszakże żadnego wspólnego, „kra-
jowego”, kościelnego centrum administracyjnego, lecz były 
podzielone między dwa zewnętrzne arcybiskupstwa, Reims 
i Kolonię. Dopiero Filip II postanowił to zmienić, polecając 
w 1559 r. papieżowi przekształcić sześć biskupstw w osiemna-
ście nowych i włączyć je w trzy po części zagraniczne, po części 
niderlandzkie arcybiskupstwa: Cambrai, Mechelen i Utrecht. 
Centralnie położone Mechelen stało się w tym tylko przez 

86 W tej i w następnych kwestiach kompetentna synteza uwzględniająca dal-
szą literaturę przedmiotu: O.J. de Jong, Nederlandse Kerkgeschiedenis, Nijkerk 
1972, s. 77 n.; odnośnie południowych prowincji: E. de Moreau S.J., Histoire de 
l’Eglise en Belgique, t. 4: 1378–1559, Brüssel 1949.



67

krótki czas funkcjonującym systemie siedzibą niderlandzkiego 
prymasa. Co prawda tym samym ostatecznie zostały położone 
fundamenty pod niderlandzki „terytorialny” czy „narodowy” 
Kościół, jednakże zbyt późno. Ponadto zostały one odrzucone 
przez zaskoczonych wiernych, którzy odebrali to jako gwałt 
i obcą ingerencję. To postępowanie wyraźnie odmienne od 
polityki Karola V – nawet jeśli bardziej w sferze odczuć niż 
w rzeczywistości – przyczyniło się nieświadomie do przyspie-
szenia gotowości do rebelii w Niderlandach.

Zupełnie inaczej niż w Hiszpanii przebiegała tu recepcja 
nauki protestanckiej. W Niderlandach Habsburgom nie udało 
się w rzeczywistości nigdy wyplenić pism Lutra czy Zwingliego. 
Wprawdzie także w niderlandzkich prowincjach dochodziło 
do palenia ksiąg, a habsburska cenzura przez długi czas miała 
swoje centrum w Lowanium, ale z uwagi na rozlegle upo-
wszechnioną w społeczeństwie edukację, a więc także umie-
jętność czytania, cenzura książek i zakaz lektury napotkały 
tam na silny opór społeczny. Kiedy zatem 25 lipca 1521 r. 
w Gandawie w obecności Karola V, duńskiego króla i liczącej 
tysiąc głów publiczności, w tym wielu przedstawicieli szlachty 
i elity politycznej, trzysta reformacyjnych pism zostało uroczy-
ście wrzucone w ogień, pewien piekarz poczuł się w obowiązku 
zaprotestować przeciw temu, wypowiadając uwagę, że owe 
spalenie nie może zniszczyć tego, co człowiek ma w sercu, tym 
bardziej iż ma on w domu jeszcze dość pism Lutra87. Także 
część niderlandzkiego duchowieństwa zdążyła zbliżyć się już 
do nauk Lutra. Najstarszymi męczennikami protestanckimi 
byli Niderlandczycy, a mianowicie dwaj augustiańscy mnisi 
z Antwerpii – Hendrik Vos i Jan van Esschen – spaleni 1 lipca 
1523 r. w Brukseli.

W ogólnym bilansie i w zestawieniu z Europą wpływy Lutra 
w Niderlandach okazały się jednak ograniczone. Wiązało się 
to zapewne z tym, że ostatecznie zdystansował się od niego 
Erazm z Rotterdamu, czołowa postać wśród humanistów. Do 
ustabilizowania się umiarkowanego w swej postawie katoli-

87 J. Decavele, De dageraad..., s. 236 n.; Corpus documentorum inquisitionis 
haereticae pravitatis Nederlandicae, t. 4, wyd. P. Frédéricq, Gent 1900, dok. 75, 
s. 110 n.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



68

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

cyzmu przyczynił się też fakt, że Karol V i jego habsburskie 
regentki – najpierw jego ciotka Małgorzata Austriaczka 
(1507–1530), później jego siostra Maria Węgierska (1531–
–1555) – wprawdzie ostro występowali przeciwko odszczepień-
com wiary i z tego powodu także nieustannie i coraz silniej 
byli krytykowani, nigdy jednak nie byli traktowani tak samo 
jak cudzoziemcy i przedstawiciele wrogiego, hiszpańskiego, 
przeciwstawnego świata, jak później Filip II czy wręcz „krwawy 
książę” Alba. W pierwszej połowie okresu panowania Karola V 
większość Niderlandczyków, przede wszystkim elity polityczne 
i intelektualne, zgadzała się z erazmiańskim i humanistycznym 
katolicyzmem, który niezależnie od ostrej antyprotestanckiej 
polityki kościelnej Habsburgów aż do połowy stulecia w swej 
istocie nigdy nie był zagrożony – także to stanowiło wyraźną 
różnicę w porównaniu z Hiszpanią, gdzie prześladowanie era-
zmian zaczęło się już przecież w latach 30. XVI w. Co się tyczy 
instytucjonalnej i duchowej odnowy Kościoła, to wielu zdecy-
dowało się na via media, pośrednią drogę wewnętrznej prze-
miany bez otwartego zrywania z Rzymem, która była w tym 
samym czasie praktykowana w sąsiednich Niemczech: w Kleve, 
Jülich i Bergu, na rozległych obszarach Dolnej Nadrenii. Na 
tym tle luteranie, zmierzający do radykalnej przemiany wiary 
i Kościoła, nie znaleźli trwalszego i głębszego oddźwięku. Stąd 
Habsburgom udało się w istocie opanować ruch luterański do 
lat 1525–1526, kiedy to podejrzanych duchownych lub innych 
intelektualistów nakazali albo stracić, albo zmusić do milczenia 
prześladowaniami i groźbami. W sumie owe środki przymusu 
zostały zastosowane wobec nie więcej niż około 50 osób88.

Inaczej niż luteranie, anabaptyści, którzy wyszli daleko 
poza luterańską reformację Kościoła i wraz z katolicką wiarą 
zakwestionowali jednocześnie tradycyjny ustrój społeczny, 
znaleźli w Niderlandach godnych uwagi zwolenników, głów-
nie w szerokich warstwach mieszkańców holenderskich miast, 
z Amsterdamem na czele. Stali się oni następnie głównymi 
ofiarami edyktów religijnych, które holenderskie władze 
wydawały w krótkich odstępach czasu – w latach 1520, 1521, 

88 Tak C. Augustijn, Die Ketzerverfolgungen in den Niederlanden von 1520–
–1545, w: Ketzerverfolgung..., s. 49–64, zwł. s. 54.



69

1525, 1526, 1535 i 1550. Już samo to wyliczenie uzasadnia, że 
w Niderlandach w nie mniejszym stopniu niż w Hiszpanii lub 
w jakichkolwiek innych ich władztwach Habsburgowie byli 
zdeterminowani, aby nie dać herezji żadnej szansy89. Realizacja 
ich edyktów spoczywała w gestii częściowo urzędów regional-
nych, częściowo centralnych, częściowo kościelnych, częściowo 
świeckich. Mianowicie zaangażowane w nią były kościelne 
trybunały biskupie, centralna inkwizycja państwowa, dla której 
już w 1522 r. Karol V uzyskał akceptację papieską i na jej czele 
jako generalnego inkwizytora postawił osobę świecką, Fransa 
van der Hulst. Poza tym prowincjonalne sądy i ławy przysię-
głych w miastach za panowania Karola V załatwiały lwią część 
procesów przeciw heretykom. A ponieważ kolegialne władze 
miejskie oraz w prowincjach strzegły swej niezależności od 
Brukseli i nadto były przesiąknięte wolnościową myślą zwo-
lenników Erazma z Rotterdamu, wyroki zapadały nie zawsze 
takie, jakich życzyli sobie Karol V i jego rząd w Brukseli, 
a dla niektórych heretyków kończyły się jedynie na strachu90. 

Zmiana nastąpiła między 1535 i 1540 r., kiedy to wzrastał 
nacisk na lokalne i prowincjonalne sądy, aby systematycznie 
i konsekwentnie występowały z całą surowością przeciw ana-
baptystom. Wyroki skazujące miały zapadać w tym samym 
stopniu z powodu herezji, jak i z powodu rebelii i zdrady 
stanu, czyli kombinacji, którą Karol V później także zalecał 
swojej córce stosować przeciw hiszpańskim luteranom w latach 
50. XVI w. Okazją były ścisłe związki między wydarzeniami 
w westfalskim mieście biskupim Münster oraz Amsterdamie. 
W ich trakcie w obu miastach przewagę uzyskała radykalna 
i skłonna do przemocy frakcja anabaptystów, wywołując 
powstanie przeciw władzy miejskiej jako takiej, aby ustanowić 
Królestwo Boże. W Amsterdamie zdobyli ratusz, w Münster 
opanowali całe miasto. Przede wszystkim założone w Münster 
państwo Syjon, w czym znaczący udział mieli Niderlandczycy, 
wzbudziło w całej Europie wielką sensację, ponieważ ozna-

89 J. Decavele, De dageraad..., s. 31 n.
90 Szczegółowe studium o postępowaniu w Holandii: J.D. Tracy, Heresy law 

and centralization under Mary of Hungary. Conflict between the Council of Hol-
land and the central gouvernment over the enforcement of Charles V’s placards, 
„Archiv für Reformationsgeschichte” 73, 1982, s. 284–308.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



70

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

czało to ni mniej, ni więcej tylko ustanowienie alternatywnego 
porządku społecznego. Dla każdego chrześcijanina było to 
jasne, ponieważ anabaptyści odrzucali chrzest dzieci i skła-
danie usankcjonowanych religijnie przysiąg, co w obu przy-
padkach miało wprost fundamentalne znaczenie dla każdego 
ówczesnego chrześcijańskiego społeczeństwa i państwa91. 

Reakcja była odpowiednio radykalna. W Münster, w 1535 r., 
po zdobyciu miasta anabaptyści zostali wytępieni, a ciało ich 
przywódcy po okrutnej egzekucji jeszcze przez dziesięciole-
cia było wystawione na widok publiczny, wisząc w żelaznych 
klatkach na wieży kościoła św. Lamberta. Podobnie w Nider-
landach, gdzie dotąd sądy często ferowały relatywnie łagodne 
wyroki kar pieniężnych, po raz pierwszy kierując się ową suro-
wością i zdecydowaniem, które następnie od połowy lat 50. 
staną się w ogólności charakterystyczną cechą habsburskiej 
polityki kościelnej. We Flandrii wspólnoty baptystów zostały 
wytępione już w 1538 r., a na północy najpóźniej około 1545 r.92 

W połowie czwartej dekady XVI w. Karolowi V i jego 
brukselskiemu rządowi mogło się wydawać, że w Niderlan-
dach – podobnie jak w Hiszpanii – udało im się pokonać 
nową doktrynę i tym samym ograniczyć herezję jako pestis 
Germaniae w zasadzie do kraju jej pochodzenia. W dużym 
stopniu niebezpieczeństwo, że przy dalszym umacnianiu się 
herezji w Niemczech ponownie będzie mogła ona przenik-
nąć do Niderlandów, kazało Karolowi V w 1547 r. skierować 
broń przeciwko protestanckiej opozycji książąt. „Zagrożenie 
dla religii – tak pisał tuż przez rozpoczęciem wojny szmal-
kaldzkiej (1546–1547) do swojej siostry Marii, niderlandz-
kiej regentki – będzie nadzwyczaj duże, jeśli niezwłocznie nie 
zostanie zwalczone. W przeciwnym razie mogą wystąpić […] 
szkodliwe i niepowetowane skutki, a mianowicie odstąpienie 
reszty […] Niemiec od naszej świętej religii. Ten godny poża-
łowania proces może niechybnie wedrzeć się do moich Nider-

91 O przysiędze zob. ostatnio inspirujące studium P. Prodi, Il sacramento del 
potere. Il giuramento politico nella storia constituzionale dell’ Occidente, Bologna 
1992.

92 O baptystach na Północy zob. przede wszystkim A.F. Mellink, De weder-
dopers in de Noordelijke Nederlanden, 1531–1544, Groningen 1954, tu s. 416; 
o Flandrii: J. Decavele, De dageraad..., s. 320, 435.



71

landów i oderwać je od naszej świętej wiary a w następstwie od 
obowiązku wierności i posłuszeństwa wobec mnie, coś, czego 
ja za nic w świecie nie chciałbym zobaczyć i ścierpieć”93.

Kiedy następnie Karol V pokonał niemieckich protestantów 
w bitwie pod Mühlbergiem, przez chwilę rzeczywiście wyda-
wało mu się, że oto został rozwiązany problem w Niemczech, 
Niderlandach – w istocie w całym chrześcijańskim świecie. 
Dzisiaj wiemy, że było to złudzenie odnośnie Rzeszy, o czym 
jeszcze szczegółowiej trzeba opowiedzieć, ale także odnośnie 
Niderlandów. Właśnie w tym momencie, po zażegnaniu lute-
rańskiego oraz anabaptystycznego zagrożenia, od południa, 
częściowo z Francji, częściowo wprost z Genewy, wdarł się 
do dolnoburgundzkiego władztwa Habsburgów kalwinizm, 
najpierw do prowincji południowych, a następnie w ciągu 
kilku miesięcy szerokim strumieniem także do północnych 
prowincji. Był to zupełnie inny rodzaj protestantyzmu, który 
przed Habsburgami postawił zupełnie nowe zadania. Kal-
winizm połączył to, co jeszcze było rozdzielone u luteranów 
i anabaptystów, a mianowicie intelektualne przywództwo elit 
politycznych i duchowych z uznaniem dla szerokich warstw, 
tym samym rozwijając wszystkie właściwości, którymi musiał 
odznaczać się nowoczesny ruch masowy94.

Habsburg zareagował znowu szybko, konsekwentnie i sku-
tecznie zaostrzając prześladowania, wzmacniając bariery 
prawne i polityczne wobec zagranicy, przede wszystkim 
wobec Rzeszy. Na tzw. zbrojnym sejmie Rzeszy w Augsburgu 
w 1548 r. Karol V przeforsował traktat burgundzki, który 
wyłączył z Rzeszy rozległe władztwa dolnoburgundzkie i tym 
samym zasadniczo uszczuplił ochronę prawną tamtejszych 
poddanych. A siedem lat później, w 1555 r., na augsburskim 

93 List Karola V z 9 VI 1546, francuski oryginał w: Correspondenz des Kaisers 
Karl V..., t. 1, s. 486–491, cyt. ze s. 488. Niemiecki przekład w: A. Kohler, Quellen 
zur Geschichte Karls V..., s. 323–328, cyt. ze s. 325.

94 Z obszernej literatury na temat niderlandzkiego kalwinizmu wymienię tu 
jedynie klasyczną już rozprawę H. Koenigsbergera, The organization of revolu-
tionary parties in France and the Netherlands, w: tenże, Estates and revolutions, 
Ithaca, N.Y. 1971, s. 224–253; zbiór studiów: A. Duke, Reformation and revolt 
in the Low Countries, London 1990; na temat południowych prowincji zob. naj-
nowszą rozprawę: G. Marnef, Het Calvinistisch Bewind te Mechelen, 1550–1577, 
Antwerpen 1996 (ang. tłum. Baltimore 1996).

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



72

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

sejmie pokojowym król Ferdynand na polecenie swego brata 
udaremnił podjętą przez elektorów saskiego i brandenbur-
skiego próbę rozciągnięcia niemieckiego pokoju religijnego na 
Niderlandy. Jus emigrandi, prawo mniejszości do swobodnego 
wyjazdu z ojczyzny, które odtąd należało do podstawowych 
zasad ochrony prawnej i wolności religijnej w Rzeszy, przysłu-
giwało wprawdzie protestanckim poddanym w dziedzicznych 
krajach austriackich, ale już nie w Niderlandach95.

Także na płaszczyźnie religijnej i kościelnej został w dolno-
burgundzkich prowincjach zastrzeżony traktatowo i prawno-
ustrojowo brak właściwych dla Rzeszy reguł gry polegających 
na gwarancjach prawnych i dążeniu do kompromisu, lecz obo-
wiązywały tu zasady autokratyczne i protoabsolutystyczne, 
właściwe dla monarchii hiszpańskiej. Przeniknęły one całko-
wicie polityczną i kościelną codzienność, kiedy w 1556 r. po 
abdykacji i wyjeździe Karola V ster rządów przejął jego syn 
Filip II, który już od 1551 r. otrzymywał w lenno burgundzkie 
władztwa i któremu poddani składali hołdy i przyjmowali za 
swego monarchę. Jego bezwzględnie brutalne postępowanie 
we Flandrii okazało się tak przekonujące, że Karol V w maju 
1558 r. w cytowanym już liście do swojej siostry Juany pole-
cił naśladować je, aby zrobić porządek z właśnie wykrytymi 
hiszpańskimi „luteranami”.

„I skoro ja właśnie o tych rzeczach mówię, muszę napi-
sać, jak te sprawy, tak jak sobie przypominam, są załatwiane 
we Flandrii, choć królowa z Węgier [siostra Karola V, Maria 
Węgierska – red. nauk.] mogłaby to przedstawić dokładniej. 
Moim życzeniem było ustanowienie inkwizycji, ażeby owych 
heretyków (niektórzy z nich zarazili się z powodu bliskości do 
Niemiec, Anglii, a nawet Francji) zwalczyć i ukarać. Jednak 
wywołało to wielką niechęć wśród ludzi, którzy zauważyli, że 
wśród tamtych nie było żadnych Żydów. I tak po serii próśb 
zostało wydane zarządzenie, na mocy którego wszystkie osoby, 
bez względu na pochodzenie i stan, podpadające pod jedną 
z wymienionych kategorii, ipso facto były karane spaleniem 

95 G. Tuba, Über das rechtliche Verhältnis der Niederlande zum Reich, Wien 
1903, s. 17 n.; V. Press, Die Niederlande und das Reich in der frühen Neuzeit, w: 
Etat et religion aux 15e et 16e siècles, red. W. Blockmans, H. van Nuffel, Brüssel 
1986, s. 321–340.



73

na stosie i konfiskatą mienia. W tym celu zostali powołani 
funkcjonariusze, którzy mieli prowadzić śledztwa, znajdować 
winnych i ich identyfikować, a następnie mieli informować 
o tym urzędy, których zadaniem było następnie wymierza-
nie sprawiedliwości owym osobom. Następnie po ustaleniu 
prawdy zatwardziali powinni żywcem spłonąć na stosie, zostać 
skruszeni i ścięci. I tak się działo. I chociaż powstało wiele 
cierpienia, brutalne postępowanie nie było bezzasadne. Jed-
nak w danych okolicznościach byłem zmuszony do takiego 
działania. Nie wiem, jak mój syn, król, później działał, ale 
wierzę, że on tak samo postępował dalej, ponieważ ja radzi-
łem mu i prosiłem go, aby pozostał nieustępliwy w karaniu 
owych osób. I podczas gdy tak się rzeczy miały, wielu biskupów 
w Anglii dosięgły i będą dosięgać surowe represje wskutek 
wypełnienia naszego rozkazu, tak jakby on był ich naturalnym 
królem. Przy tym mamy dużo szersze uprawnienia do takiego 
postępowania stosownie do okoliczności, ponieważ on tu jest 
i tu żyją wyłącznie dobrzy chrześcijanie”96. 

Dzisiaj wiemy, że Karol V ponownie popełnił tragiczny błąd. 
Radykalne środki przedsięwzięte przez jego syna w Niderlan-

96 List Karola V do jego córki Juany z 25 V 1558, w: CDCV, t. 4, s. 426, 
przyp. 700: „Y pues viene a propósito, no dexaré de dezir lo que se me acuerda 
que pasó y se vsa acerca desto en los Estados de Flandes, aunque lo podréys 
entender más particularmente de la reyna Vngria. Y es que queriendo yo poner 
Inquisición para el remedio y castigo destas heregías (que algunas han heredado 
de la vezindad de Alamaña a Inglaterra, y aun de Françia), huuo gran contradi-
ción por todos, diziendo que no hauía judíos entrellos. Y assí después de hauer 
hauido algunas demandas y respuestas, se tomó por medio de hazer vna orden 
en que se declarasse que las personas de qualquier estado y condición que fues-
sen, que incurriessen en alguno destos casos hally contenidos, ipso facto fuessen 
quemados y confiscada su hazienda; para cuya execución se nombraron ciertas 
personas, para informarse, inquirir y descubrir los culpados, y auisar dello a las 
justicias en cuya jurisdictión los tales estouissen,para que aueriguada la verdad, 
quemasen viuos a los pertinazes, y a los que se reconciliassen, les cortasen las 
cabeças, como se ha hecho y executa, aunque lo sienten mucho, y no sin alguna 
razón, por ser tan riguroso mandato. Pero vista la necessidad que ha hauido 
dello, he sido forçado en mi tiempo de hazello assí. No sé lo que el Rey, mi hijo, 
haurá hecho después, pero creo que por la mesma causa lo habrá continuado, 
porque le auisé y rogué mucho que stouiesse muy recio en castigar a los tales. 
Y pues esto es assí, y en Inglaterra se han hecho y hazen tantas y tan crudas 
justicias hasta (contra) Obispos, por la orden que ally ha dado, como si fuera 
su rey natural, y se la permiten, mucha máa razón hay para que acá, de donde 
lo es y todos tan christianos, se haga en esto la demonstración que la calidad 
del caso requie”. 

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



74

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

dach, w kolejnych latach systematycznie zaostrzane, nie prze-
trąciły kręgosłupa herezji, lecz złamały panowanie Hiszpanii. 
Prowokując powstanie w Niderlandach, przyczyniły się one do 
zakończenia panowania Habsburgów na dolnoburgundzkim 
terytorium, w każdym razie w tej formie, jaką odziedziczył 
Karol V po swoich przodkach.

To, jak bardzo przesadna i niebezpieczna była droga obrana 
w połowie lat 50. XVI w., sygnalizowały zresztą już bardzo 
wcześnie znaki ostrzegawcze, które każdemu władcy dałyby do 
myślenia, gdyby tylko nie był – jak Filip II – tak jednostronnie, 
w istocie fanatycznie ukierunkowany na jedyny cel obrony 
czystości wiary, bez względu na ponoszone koszty. Do najbar-
dziej poruszających sygnałów zaliczyć można los dominikanina 
i arcybiskupa Toledo, Bartolomé Carranzy, prymasa Hiszpanii, 
o którym już wspomniałem, opisując scenę śmierci Karola V 
we wrześniu 1558 r. Dominikanin należał do najbliższych 
duchowych i kościelno-politycznych doradców cesarza. W Try-
dencie przez pewien czas przewodniczył hiszpańskiej delegacji, 
zdobywając wówczas najwyższe uznanie u innych kardynałów. 
Kiedy Filip II na początku lat 50. XVI w. wyruszył do Anglii, 
aby poślubić Marię Tudor, zabrał ze sobą arcybiskupa, chcąc 
tam w jego wypróbowane ręce powierzyć sprawę restaura-
cji katolickiej wiary. To samo zadanie przypadło Carranzy 
w latach 1556–1557 w Niderlandach, gdzie musiał on także 
towarzyszyć Filipowi II, gdy ów obejmował tam dziedzictwo 
swego ojca. Carranza wypełniał to zadanie słowem i pismem 
z typową dla siebie energią i kompetencją. U Martina Nucio 
w Antwerpii opublikował katechizm, który miał przeciwstawić 
się dominującym, jak wiadomo, w tym kraju protestantom, 
aby Niderlandczyków, tak młodych, jak starych, wychowywać 
i umacniać w wierze katolickiej. Książka ta nie tylko została 
zaakceptowana i wyróżniona przez Koronę, była nadto ofi-
cjalnie dedykowana osobiście księciu Filipowi. Powróciwszy 
do Hiszpanii, aby objąć w Toledo właśnie przyznane mu przez 
samego Filipa II arcybiskupstwo, Carranza został w pewną 
ciemną, mglistą noc aresztowany na rozkaz Wielkiego Inkwi-
zytora. Z sideł inkwizycji wydostał się dopiero w 1576 r., kilka 
dni przed śmiercią i po siedemnastu latach więzienia, po tym 
jak 14 kwietnia 1576 r. w Rzymie papieski sąd ostatecznie go 



75

uniewinnił. Ani niegdysiejsze zaufanie u cesarza, ani służba, 
jaką pełnił dla jego syna, nie mogły uchronić Carranzy przed 
tym szaleństwem. Filip II, kiedy tylko usłyszał o zarzutach 
inkwizycji, zaczął unikać go niczym zadżumionego i odmówił 
wysłuchania go, czy nawet tylko złożenia zeznań w jego spra-
wie. Nic nie pomogły także jego wielorakie zasługi dla Kościoła 
katolickiego oraz wstawiennictwo ojców soboru z Trydentu. 
Przy tym wszyscy wiedzieli, że za oskarżeniami stała nienawiść 
i osobista nieprzyjaźń hiszpańskiego Wielkiego Inkwizytora 
Fernando Valdésa y Salas, który, będąc zarazem arcybiskupem 
Sewilli, niejako z urzędu rywalizował z arcybiskupem Toledo.

Być może „proces przeciw Carranzy [był] w dziejach hisz-
pańskiej inkwizycji przypadkiem całkowicie wyjątkowym”97. 
Jednakże ten przykład, jak żaden inny, pokazuje retrospek-
cyjnie, że u schyłku życia Karola V habsburska polityka 
kościelna i religijna w Niderlandach i Hiszpanii staczała się 
po równi pochyłej. System, sprawiający wrażenie tak skutecz-
nego i pozornie racjonalnego, z czasem stał się nieodporny 
na niedorzeczny irracjonalizm. Jego twórcy dawno stracili nad 
nim kontrolę. Sam władca osobiście nie był już w stanie nim 
kierować. Jeśli w przypadku Carranzy ofiarą tego defektu była 
jednostka, to później wraz z oddelegowaniem do Niderlan-
dów „żelaznego księcia” Alby cały lud i cała kultura stały 
się zakładnikami tego brutalnego postępowania, które już od 
dawna nie zasługiwało na nazwę polityki – aż do wybuchu 
powstania, które ów system rozsadziło. 

IV. Polityka religijna i kościelna poza granicami 
bezpośredniego władztwa Habsburgów – w Rzeszy, 

wobec papiestwa i w walce z Turkami

Poza granicami bezpośredniego władztwa Habsburgów 
Karol V nie dysponował narzędziem inkwizycji i cenzury. 
Nawet w dziedzicznych krajach austriackich musiał  zachować 

97 Tak J.I. Tellechea Idí goras, Der Prozeß..., s. 90. W przywoływanej wyżej 
(przyp. 59) pracy tego autora o procesie Carranzy znajduje się przekonująca 
argumentacja.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



76

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

powściągliwość, jako że panował tam jego brat Ferdynand, 
który nie był skłonny spełniać cesarskich życzeń, tak jak 
regentki w Niderlandach. Z tego powodu przede wszystkim, 
że Rzesza, jako zbudowany na mocnych podwalinach praw-
nych ponadterytorialny związek, dawał obywatelom ochronę 
prawną, której nie mieli poddani Karola V ani w Niderlan-
dach, ani w Italii, a już na pewno nie w Hiszpanii. Tam, gdzie 
Karol V nie był władcą terytorialnym, musiał swoją kościelną 
i religijną politykę prowadzić za pomocą innych środków. 
Konieczne było obieranie innych metod, jeśli chciał zrealizo-
wać swój cel: zniszczyć herezję, zjednoczyć chrześcijaństwo, 
Kościół zaś zreformować w wierze katolickiej. 

Całokształt polityki Karola V, w tym także – a może przede 
wszystkim – jego politykę kościelną w Rzeszy i wobec tej części 
Europy, która znajdowała się poza władzą Habsburgów, w spo-
sób rozstrzygający określała jego idea cesarstwa. Zwłaszcza 
w pierwszej dekadzie jego rządów, kiedy to za busolę służył 
mu uniwersalny program cesarski kanclerza Gattinary. „Wła-
ściwym i niezmiennym celem polityki religijnej cesarza nie 
było po prostu zwalczenie protestantyzmu jako herezji, Karo-
lowi V zdecydowanie chodziło raczej o utrzymanie kościelnej 
jedności na Zachodzie, ewentualnie o jej przywrócenie […]. 
W związku z tym polityka religijna Karola V pozostawała 
w ścisłym i konsekwentnym związku z jego koncepcją władzy; 
tak więc uniwersalizm cesarstwa, który w najwyższym stopniu 
legitymizował jego politykę, był bezwzględnie związany z jed-
nością Kościoła”98. Stąd wynikały dwa ściśle przeplatające 
się główne wątki habsburskiej polityki kościelnej i religijnej 
w Europie. Pierwszy to polityka wobec cesarstwa i Niemiec 
jako nośnika owego cesarstwa; drugi to polityka wobec papie-
stwa oraz reprezentowanego przez niego Kościoła uniwersal-
nego. W Rzeszy w grę wchodziły przede wszystkim sejmy, na 
których Karol V mógł realizować swoją politykę. Jeśli zaś idzie 
o politykę wewnątrz Kościoła uniwersalnego, to tę związał 
wcześnie i trwale z soborem powszechnym. Dochodził jeszcze 

98 H. Rabe, Karl V. und die deutschen Protestanten..., s. 344; o polityce re-
ligijnej w cesarstwie zob. także artykuł W. Reinharda, Die kirchenpolitischen 
Vorstellungen Kaiser Karl V..., s. 62–100.



77

trzeci wątek, na którym Karol V podczas całego swego pano-
wania musiał skupiać uwagę – walka z Turkami. 

Przede wszystkim zwieńczoną sukcesem wyprawę na Tunis 
z 1535 r. Karol V poprowadził jako cesarską wyprawę krzy-
żową – „pour la seurté et defence de nos royaulmes, service 
et repos de la chrestienté”, jak polecił poinformować w lutym 
1535 r. zatroskanego króla Francji. Kiedy rozgorzał bój pod 
Tunisem, zabrzmiał okrzyk bojowy Honra de Dios i trzepo-
tały typowe dla krucjaty sztandary – Najświętsza Maria Panna 
z Dzieciątkiem, Zbawiciel na Krzyżu i burgundzki krzyż99. 
Imperialna architektura oraz program ikonograficzny Alham-
bry, za pomocą których Karol V znajdujący się u szczytu swej 
potęgi w Europie kazał sławić się jako protector et defensor ecc-
lesiae, w równej mierze odnosiły się do zwycięzcy w antyhere-
tyckiej wojnie przeciw niemieckim protestantom, jak i triumfa-
tora w wyprawie krzyżowej przeciw tureckim muzułmanom100. 

W Niemczech i Rzeszy, w obu głównych obszarach 
wewnętrznej chrześcijańskiej polityki religijnej, Karol V miał 
do czynienia z samodzielnymi i niezależnymi stanami Rze-
szy, dla których najpilniejszą sprawą, tuż po religii, a więc 
także katolickiej, była „niemiecka wolność” (teutsche Liber-
tät). Najpóźniej od lat 30. XVI w. większość owych stanów 
Rzeszy dostrzegała nadciągającą groźbę, której trzeba było 
przeciwdziałać – wprowadzenie przez Habsburgów „hiszpań-
skiej niewoli” (spanische Servitut). Na wolność i niezależność 
niemieccy książęta baczyli także w kwestiach religii i Kościoła. 
Ponieważ największe i „nowoczesne” spośród niemieckich 
krajów, które wstąpiły na drogę przeobrażeń w kierunku wcze-
snonowożytnych państw terytorialnych, musiały już w XV w. – 
nie inaczej, jak królowie Hiszpanii, Francji czy Anglii – przejąć 
zwierzchność nad lokalnym Kościołem, tym sposobem usta-
nawiając wprawdzie nie „narodowy” (National-), ale za to 
„krajowy” Kościół (Landeskirche), co w istocie sprowadzało 

99 W tej kwestii szczegółowo i w oparciu o bogatą bazę źródłową: H. Duch-
hardt, Das Tunisunternehmen Karls V. 1535, „Mitteilungen des österreichischen 
Staatsarchivs” 37, 1984, s. 35–72, zwł. s. 39 n., tam także odnośniki do cytatów 
z korespondencji.

100 Por. powyżej, s. 16–19. Zob. też R. Wohlfeil, Kriegsheld oder Friedens-
fürst?..., s. 95.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



78

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

się do tego samego. Książę Kleve, ów potężny sąsiad Habsbur-
gów nad dolnym Renem i rywal o pierwszeństwo polityczne 
w północno-zachodniej części Rzeszy, w dyskusji wokół prawa 
państwowego i kościelnego właściwego chrześcijaństwu pod 
tym względem osiągnął eksponowaną pozycję, tak dalece, że 
juryści chętnie przywoływali go jako przykład daleko posunię-
tego przodownictwa w książęcej zwierzchności nad Kościołem: 
„Książę Kleve jest papieżem w swoim terytorialnym Kościele” 
(Dux cliviae est Papa in territoriis suis). W tym kręgu u schyłku 
średniowiecza sformułowanie to stało się czymś na kształt 
popularnego hasła101. Nie inaczej rzecz się miała ze stanami 
Rzeszy. Z góry było wiadomo, że Karol V w Niemczech natrafi 
na zażarty opór, jeśli tylko spróbuje prowadzić autokratyczną 
politykę kościelną, jak w Hiszpanii czy Niderlandach. 

Ponieważ jednak Niemcy i Rzesza z powodu ich zasad-
niczego znaczenia dla cesarskiego programu były nie mniej 
ważne niż habsburskie władztwa, Karol V musiał godzić się 
na negocjacje, a nader często także na ustępstwa wobec pro-
testantów, które zresztą wciąż traktował jako tymczasowe. 
Abstrahując od pewności siebie i własnej potęgi, jaką posia-
dały stany Rzeszy, przede wszystkim zaś książęta terytorialni, 
do owych ustępstw cesarz bywał zmuszany z tego powodu, że 
dawał on konfliktowi politycznemu europejskich potęg pierw-
szeństwo przed regionalnym konfliktem religijnym w Niem-
czech. Najpierw pragnął on pokonać króla Francji Fran-
ciszka I, a dopiero później rozstrzygnąć sprawę Marcina Lutra. 
Przez to jednak protestantyzm otrzymał czas, aby się w Rzeszy 
zakorzenić i rozrosnąć do tak znacznych rozmiarów, że 
cesarz nie mógł mu się już skutecznie przeciwstawić, nawet 
za pomocą bitnych wojsk hiszpańskich. Współcześni historycy 

101 W. Janssen, Landesherrschaft und Kirche am Niederrhein im späten Mittel-
alter, w: Der Niederrhein zwischen Mittelalter und Neuzeit, red. J.F.G. Goeters, 
J. Prieur, Wesel 1986, s. 9–43, tu s. 31. O późnośredniowiecznej władzy w Ko-
ściele ostatnio syntetycznie M. Borgolte, Die mittelalterliche Kirche, München 
1992 (Enzyklopä die deutscher Geschichte, 17), s. 28 n., 136, passim; P.M. Hahn, 
Kirchenschutz und Landesherrschaft in der Mark Brandenburg im späten 15. und 
frühen 16. Jahrhundert, „Jahrbuch für die Geschichte Mittel- und Ostdeutsch-
lands” 28, 1979, s. 179–280; J. Sieglerschmidt, Territorialstaat und Kirchenregi-
ment. Studien zur Rechtsdogmatik des Kirchenpatronats im 15. und 16. Jahrhun-
dert, Köln 1987; M. Schulze, Fürsten und Reformation. Geistliche Reformpolitik 
weltlicher Fürsten vor der Reformation, Tübingen 1991.



79

nie bez racji zarzucają Karolowi V, że przez dziesięciolecia nie 
doceniał znaczenia kwestii religijnej w Rzeszy102.

Miejscem pertraktacji między cesarzem, który sprawami 
Niemiec do końca lat 40. XVI w. zajmował się mniej lub bar-
dziej pobocznie, oraz niemieckimi protestantami, reprezento-
wanymi przez potężnych książąt Rzeszy i tamtejsze majętne 
miasta, był przede wszystkim sejm Rzeszy. Począwszy od 
sejmu wormackiego z 1521 r., którego dziejowa rola została 
juz na wstępie ukazana, Reichstag zbierał się każdego roku. 
Lata panowania Karola V były zarazem okresem rozkwitu 
parlamentaryzmu w Niemczech103. Niemal na każdym z tych 
zgromadzeń stanowych była roztrząsana sprawa Lutra oraz 
związane z nią kwestie reformy Kościoła oraz swobód dla 
protestantów104. W ogólnych opracowaniach historii reforma-
cji wciąż wymieniane są jedynie te sejmy Rzeszy, na których 
zapadały najważniejsze rozstrzygnięcia. W 1521 r. w Worma-
cji, gdzie doszło do wspominanego już spotkania z Lutrem, 
Karol V z aprobatą katolickiej większości w maju wydał edykt, 
który skazywał Lutra na banicję i ustanawiał zakaz druku, 

102 Przekonującą analizę dystansu wobec Rzeszy i braku koncepcji dworu 
cesarskiego w sprawach niemieckich pod koniec drugiej dekady XVI w. przed-
stawił Ch. Roll, Reichstags-Absage und Waldkirch-Mission. Überlegungen zur 
kaiserlichen Reichspolitik im ersten Jahrzehnt der Regierung Karls V., w: Karl V. 
Politik und politisches System..., s. 279–316.

103 Szczegółowo na ten temat H. Schilling, Aufbruch und Krise..., wyd. 2, 
1994. Zwłaszcza o znaczeniu dla Karola V: Das römische deutsche Reich im po-
litischen System Karls V., red. H. Lutz, München–Wien 1982. Najlepszy przegląd 
dyskusji naukowej o charakterze i funkcjonowaniu Rzeszy obecnie: H. Neuhaus, 
Das Reich in der frühen Neuzeit, München 1997.

104 Sejmy Rzeszy z tego okresu, tzw. Religionsreichstage, wciąż wzbudzają 
szczególne zainteresowanie wśród niemieckich badaczy. Można wymienić jedy-
nie najważniejsze z ostatnio opublikowanych prac, które powstały najczęściej 
jako publikacje rocznicowe: Der Reichstag zu Worms 1521...; R. Wohlfeil, Der 
Wormser Reichstag von 1526, „Blätter für Pfälzer Kirchengeschichte und reli-
giöse Volkskunde” 43, 1976, s. 5–20; J. Kühn, Geschichte des Speyerer Reichstages 
von 1529, Leipzig 1929; K. Schlaich, Die ‘Protestatio’ beim Reichstag zu Speyer 
1529 in verfassungsrechtlicher Sicht, „Zeitschrift für evangelisches Kirchenrecht” 
25, 1980, s. 1–19; Confessio Augustana und Confutatio...; Das Augsburger Be-
kenntnis von 1530 – damals und heute, red. B. Lohse, O.H. Pesch, München 
1980. Przeglądowo o publikacjach o roku jubileuszowym 1530: H. Neuhaus, 
Der Augsburger Reichstag des Jahres 1530. Ein Forschungsbericht, „Zeitschrift 
für Historische Forschung” 9, 1982, s. 167–211. Ogólnie o sejmach tej doby: Aus 
der Arbeit an den Reichstagsakten unter Kaiser Karl V., red. H. Lutz, A. Kohler, 
Göttingen 1986; Reichstage und Kirche, red. E. Meuthen, Göttingen 1991.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



80

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

rozpowszechniania i czytania jego pism w Rzeszy, ale samemu 
heretykowi przyznawał gwarancję bezpiecznego wyjazdu. Na 
sejmie z 1526 r., pierwszym, który odbył się w Spirze, a któ-
remu prezydował Ferdynand w zastępstwie przebywającego 
w Hiszpanii cesarza, z uwagi na obejmujący całe Niemcy 
ruch reformacyjny w miastach i wsiach, doszło do sławet-
nego przyznania swobody wyboru ewangelickiego wyznania 
stanom Rzeszy, które powinny do czasu oczekiwanego soboru 
wobec swoich poddanych zachowywać się, „jak każdy jeden 
wobec Boga i cesarskiego majestatu ma nadzieję i ufa ponieść 
odpowiedzialność”. Przeprowadzone wówczas unieważnienie 
edyktu wormackiego, Ferdynand, wciąż namiestnik cesarski 
w Rzeszy, usiłował wycofać w 1529 r. na drugim sejmie Rzeszy 
obradującym w Spirze, czym sprowokował słynne protestatio 
zwolenników Lutra, uczynione przez księstwa terytorialne 
Saksonię, Brunszwik-Lüneburg, Hesję, a także Strasburg, 
Norymbergę i Ulm, najważniejsze z czternastu miast Rzeszy. 
Ci oraz inni zwolennicy nowej wiary, zwani odtąd „protestan-
tami”, w 1530 r. na sejmie „wyznaniowym” (Konfessionsreichs-
tag) w Augsburgu, któremu przewodniczył znowu osobiście 
Karol V, przedłożyli Confessio Augustana, które zredagował 
Filip Melanchton, omówiwszy je z Marcinem Lutrem, wciąż 
wyklętym, a zatem uczestniczącym w wydarzeniach z oddali. 
Wręczone uroczyście cesarzowi pismo było pierwszym konfe-
syjnym wyznaniem wiary, które do dziś dla luteranów na całym 
świecie zachowuje ważność, a na które w następnym dziesię-
cioleciu odpowiedzieli własnym wyznaniem wiary tak kato-
licy, jak i szwajcarscy protestanci. Podczas gdy w Niemczech 
oraz pod każdym względem w Europie wczesnonowożytne 
państwa czyniły wówczas jedno z takich wyznań religijno-
-„ideologiczną” podstawą swojej polityki oraz fundamentem 
tożsamości i spójności społeczeństwa, jednocześnie wyznanie 
augsburskie otworzyło brzemienną w następstwa drogę dla 
Europy do epoki konfesjonalizacji105.

Wiosną 1530 r. Karol V, tuż po koronacji na cesarza 
dokonanej w Bolonii przez papieża z rodu Medyceuszy, 
Klemensa VII, był szczególnie zainteresowany zakończe-

105 O tym szczegółowo H. Schilling, Confessional Europe...



81

niem konfliktu w łonie chrześcijaństwa. Dlatego natychmiast 
po swoim powrocie zakazał on wszelkich jątrzących kazań 
i publicznych demonstracji. Jednakże zapragnął też zobaczyć 
uroczystą procesję na Boże Ciało, której ogólnochrześcijański 
charakter szczególnie leżał mu na sercu, co więcej, domagał 
się obecności na niej protestanckich książąt. Warunki ramowe 
dla niezbędnych rokowań z protestantami rzadko bywały tak 
sprzyjające. Papieski legat Lorenzo Campeggio był wyrozu-
miałym i bywałym arystokratą. W otoczeniu cesarza domi-
nowali teolodzy ukształtowani jeszcze przez Erazma z Rot-
terdamu oraz przez niderlandzką devotio moderna, również 
wśród Hiszpanów, nawet jeśli w samej Hiszpanii nastąpił już 
zwrot torujący drogę religijnym zagorzalcom. Właśnie w tym 
czasie, kiedy Karol V wyruszył z Italii do Augsburga, zmarł 
jego wielki kanclerz Mercurino Gattinara, który postrzegał 
protestantów jako umiarkowanych i gotowych do kompro-
misu106. Nadto rzecznikiem protestantów był Filip Melanch-
ton, układny i obyty, uznany w świecie humanista, który prze-
mawiał językiem Erazma z Rotterdamu. 

Mimo to – jak wiadomo – do pojednania nie doszło, 
z przyczyn doktrynalnych i teologicznych, ponieważ różnice 
w nauczaniu, a przede wszystkim w pojmowaniu istoty Kościoła 
w międzyczasie pogłębiły rozdział obu stron, ale także z przy-
czyn politycznych, bowiem w reakcji na powstanie w Spirze 
stronnictwa protestanckiego aktywiści katoliccy uformowali 
własny blok i oba stronnictwa w stanach Rzeszy spoglądały na 
siebie z podejrzliwością. Zaprzysięgli wrogowie Lutra – Johan-
nes Eck i Johannes Cochläus – zredagowali odrzucenie zarzu-
tów, Confutatio, którą odpowiedzieli na luterańską Confessio 
Augustana oraz przedstawioną obok niej Confessio Tetrapoli-
tana, czyli odrębnego wyznania wiary ujętego w duchu reformy 
Zwingliego czterech południowo-zachodnioniemieckich miast 
Rzeszy, pod przywództwem Strasburga. Gdy protestanckie 
stany Rzeszy nie widziały możliwości uznania owego Confuta-
tio, ich wiodący teolog Filip Melanchton opracował „apologię” 

106 J.M. Headley, The emperor and his chancellor. A study of the imperial 
chancellery under Gattinara, Cambridge 1983, s. 138 n. O atmosferze panującej 
w Augsburgu zob. też H. Scheible, Philipp Melanchthon..., s. 110 n.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



82

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

luterańskiej Confessio, która wzmacniała wymowę istotnych 
treści Augustany, a Karol V spostrzegł, że możliwości dalszych 
negocjacji wyczerpały się. W tej sytuacji odnowił zatem edykt 
wormacki, ogłaszając jakikolwiek sprzeciw za natychmiastowe 
złamanie pokoju ziemskiego, co podlegało ściganiu i karaniu 
przez Sąd Kamery Rzeszy. 

Jednakże ów najwyższy trybunał w Rzeszy nie mógł sądzić 
niemieckich protestantów w trybie doraźnym jak sądy inkwizy-
cyjne w Hiszpanii. Uniemożliwiał to już skład i tok postępowa-
nia przed tym sądem, który w istocie nie był cesarskim, a kon-
trolę nad nim sprawowały stany Rzeszy. Nieustępliwa postawa 
Karola V przyczyniła się jedynie do uformowania stronnictw 
wśród stanów Rzeszy i do scementowania granic wyznanio-
wych. Konflikt religijny przeobrażał się w spór sądowy oraz 
w konfrontację dwóch politycznych i militarnych ugrupowań. 
Albowiem w celu zapobieżenia użycia siły przez cesarza – 
obojętnie, czy z poparciem władzy sądowniczej w Rzeszy, 
czy też bez niego – najpotężniejsi protestanccy członkowie 
stanów Rzeszy zawiązali już w lutym 1531 r. Związek Szmal-
kaldzki. Ponieważ cesarz w dalszym ciągu był zajęty polityką 
zagraniczną skierowaną przeciw Francji i Turcji, a przede 
wszystkim zaangażowany w konflikt militarny z Turcją, dla-
tego był zdany na wsparcie ze strony stanów Rzeszy. Nie mógł 
na twarde słowa wypowiedziane w Augsburgu odpowiedzieć 
w jakikolwiek sposób czynem. Przeciwnie, już w 1532 r. na 
zgromadzeniu stanów Rzeszy w Norymberdze cesarz musiał 
dać protestantom na nowo „odroczenie” (Anstand), to znaczy 
przyznać tymczasowy pokój religijny, jak już uczynił w 1526 r. 
i później jeszcze raz w 1539 r. we Frankfurcie. Dlatego 
wszczęte już w 1532 r. pierwsze procesy religijne przez Sądem 
Kamery Rzeszy spełzły na niczym.

Karol V musiał lawirować w Rzeszy, zanim – otworzywszy 
sobie drogę dzięki zawarciu 18 września 1544 r. pokoju w Crèpy 
z królem Francji Franciszkiem I oraz w roku następnym dzięki 
zawieszeniu broni w wojnie z Turcją – mógł podjąć długo 
odkładane uderzenie przeciw Związkowi Szmalkaldzkiemu 
i zadać mu druzgocącą klęskę 24 kwietnia 1547 r. w bitwie 
pod Mühlbergiem, o której była już mowa na wstępie. Cesarz 
umiał zresztą także wykorzystać na płaszczyźnie polityczno-



83

-kościelnej lata niechętnie widzianego przezeń zawieszenia 
broni z niemieckimi protestantami. W Rzeszy wspierał on 
debaty religijne między świeckimi i teologami obu stron-
nictw, które zostały uzgodnione we frankfurckim odrocze-
niu z 1539 r., a następnie mniej więcej w tym samym czasie 
odbyły się rzeczywiście na sejmie w Ratyzbonie w 1541 r. oraz 
w Hagenau i Wormacji. Zresztą pozostały one bezskuteczne. 
Wprawdzie obie strony nawet zdumiewająco zbliżyły stano-
wiska w kwestii usprawiedliwienia przez wiarę, która jeszcze 
dziś dzieli wyznania, ale za to bardziej poróżniły się w kwestii 
sakramentów i ustroju Kościoła.

Przede wszystkim jednak Karol V wykorzystał czas, kiedy 
musiał z powodu zaangażowania w politykę europejską zaak-
ceptować równowagę sił między protestantami i katolikami 
w Rzeszy, w celu forsowania swoich planów zwołania soboru. 
To z kolei od samego początku należało do naczelnych postu-
latów niemieckich stanów, które, i to bynajmniej nie tylko 
luterańskie, stały na stanowisku, że tylko sobór powszechny 
może rozstrzygnąć spory doktrynalne w chrześcijaństwie, 
a w szczególności podjąć się dzieła generalnej reformy 
Kościoła rzymskiego, czego od końca XV w. domagano się 
coraz usilniej. Karol V już w 1521 r. uznał ów plan zwołania 
soboru za swój i z typową dla siebie zawziętością trwał przy 
nim wbrew wszelkim przeciwnościom i wątpliwościom we wła-
snych szeregach107. Wszystkie ustępstwa poczynione wobec 
niemieckich protestantów, przede wszystkim owe formalne 
„odroczenia”, były przeciągane jedynie do czasu zebrania się 
soboru powszechnego.

Habsburska polityka dążąca do zwołania soboru miała do 
pokonania trzy bastiony oporu i musiała odpowiednio poszu-
kiwać integrujących wzorów, które uwzględniłyby bardzo róż-
norodne zastrzeżenia. Po pierwsze, protestanci domagali się 
takiego zgromadzenia, które nie osądzi z góry doktryny ewan-
gelickiej i w którym będą mogli uczestniczyć równoprawnie 

107 Opisane np. przez jego spowiednika Garcíę de Loaysa w cytowanej wyżej 
korespondencji (Briefe an Kaiser Karl V...), w liście nr 49 z 12 IX 1530: „Nie muszę 
o to, Was prosić tysiąckroć, Wy moglibyście, tak szybko jak to możliwe, odstąpić 
od tego czarnego przedsięwzięcia, od soboru, ponieważ z wielu przyczyn nie jest 
korzystny dla Waszej pomyślności” (s. 163 n., hiszpański oryginał tamże, s. 445 n.).

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



84

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

z przedstawicielami Kościoła rzymskiego. Po drugie, w obo-
zie katolickim były do przezwyciężenia siły teologiczne i poli-
tyczne, które właśnie te żądania protestantów odrzucały lub do 
ostatniej chwili nie godziły się na zwołanie soboru. Po trzecie 
wreszcie, przede wszystkim trzeba było jednak przezwyciężyć 
opór polityczny ze strony Rzymu, który wynikał z zaangażo-
wania się ówczesnego papiestwa w bieżącą politykę w Italii 
i w Europie. W obliczu tych sprzecznych, jeśli nie wręcz zwal-
czających się interesów, cesarska polityka zwołania soboru 
mogła być realizowana mozolnie i ze zmiennym powodzeniem. 
I musiała wciąż cierpliwie znosić nieustanną krytykę jednej lub 
drugiej strony. Słynne jest tzw. karcące lub upominające breve 
papieża Pawła III z 1544 r., które przyrównywało Karola V do 
pogańskich prześladowców chrześcijaństwa, takich jak Neron 
i Domicjan, ponieważ cesarz na sejmie ratyzbońskim uczynił 
wobec protestantów ustępstwa, aby pozyskać ich dla swojej 
polityki religijnej i mocarstwowej. Breve zostało rozpowszech-
nione w całej Europie i stało się propagandowym orężem prze-
ciwników Karola V w obozie katolickim, podczas gdy Luter 
i Kalwin publicystycznie zaangażowali się w jego obronę108. 

Polityka soborowa Karola V musiała jednakowoż brać 
pod uwagę nie tylko kościelno-polityczny opór Rzymu, ale 
też uwzględniać powiązania polityczne europejskich potęg. 
Żaden papież, niezależnie od „dynastii”, z której się wywodził, 
nie mógł być zainteresowany nadmiernym triumfem swego 
hiszpańskiego sąsiada i głównego konkurenta na Półwyspie 
Apenińskim. Ponieważ dążenie Karola V do zwołania soboru, 
bez względu na to, jak bardzo umotywowane polityką reli-
gijną i kościelną, było wciąż nieustannie zagrywką Habsbur-
gów w grze o duchowe i polityczne przywództwo w Europie, 
Rzym musiał uwzględniać interesy pozostałych potęg, z Fran-
cją na czele. Tym sposobem Franciszek I, a na drugim miej-
scu król angielski Henryk VIII, uzyskali kluczowe pozycje. 

108 Edycja breve w: Concilium Tridentinum. Diariorum, actorum, epistularum, 
tractatum nova collectio. Actorum Pars Prima: Monumenta Concilium Praece-
dentia, t. 4, wyd. Görresgesellschaft, Freiburg im Breisgau 1904, nr 276 i 277. 
Wprowadzenie w sytuację polityczną 1544 r. w: K. Repgen, Die Römische Kurie 
und der Westfälische Frieden, t. 1, cz. 1: Papst, Kaiser und Reich 1521–1644, 
Tübingen 1962, s. 57–62. 



85

Kiedy papież Klemens VII, po zawartej na początku 1530 r. 
w Bolonii ugodzie z cesarzem, ostatecznie utorował drogę 
do zwołania soboru, musiał ze względu na Francję niemal 
natychmiast zaniechać tego planu. Nie inaczej przedstawiały 
się sprawy w pierwszym dziesięcioleciu pontyfikatu Pawła III 
(1534–1549), któremu zwołanie soboru osobiście leżało na 
sercu, który jednak nie kwapił się z jego konsekwentnym 
przeprowadzeniem. Ponieważ musiał on lawirować między 
oczekiwaniami cesarza oraz królów Francji i Anglii, a przy 
czym także mieć na względzie jeszcze wynik walki z Turcją, 
jako wspólnym wrogiem chrześcijaństwa. Na tym kamieni-
stym polu uniwersalistycznej polityki kościelnej drogę otwarła 
ostatecznie dopiero ugoda między cesarzem i Franciszkiem I, 
osiągnięta jesienią 1544 r. w Crèpy, po wcześniejszych inten-
sywnych zabiegach dyplomatycznych, prowadzonych także, 
a może przede wszystkim, na niemieckich sejmach109.

Kiedy 13 grudnia 1545 r. obrady soboru trydenckiego 
zostały rozpoczęte, Karol V mógł bez wątpienia zapisać to 
jako sukces swojej wytrwałej polityki. I kiedy wojnę szmal-
kaldzką, którą wczesnym latem 1546 r. wszczął w formalnym 
sojuszu z papieżem i przy militarnym wsparciu Francji prze-
ciw niemieckim protestantom, zakończył triumfalnie, a obaj 
przywódcy protestanckiego związku obronnego – elektor saski 
Jan Fryderyk i landgraf heski Filip – bezsilni siedzieli w cesar-
skim więzieniu, wydawało się, że wszystkie drogi w Rzeszy 
i w świecie chrześcijańskim zostały utorowane ku przezwycię-
żeniu podziału religijnego i ku zreformowaniu katolickiego 
Kościoła rzymskiego na powrót w duchu cesarskiej polityki 
kościelnej i religijnej. Euforia, jaka bez wątpienia zapanowała 
w owych tygodniach na cesarskim dworze, została jednak nie-

109 Por. A. Luttenberger, Kurie, Kaiser und Reichstag. Kardinallegat Contarini 
in Regensburg 1541, w: Reichstage und Kirche..., s. 89–136; S. Schweinzer, Das 
Rigen um Konzil und Kirchenreform. Die Mission des Nuntius Giovanni Morone 
auf dem Speyerer Reichstag 1542, w: tamże, s. 137–189. Ogólnie o problematyce 
przygotowań do soboru zob. wciąż niezastąpioną pracę H. Jedin, Geschichte des 
Konzils von Trient, wyd. 3, Freiburg 1977. O polityce soborowej Karola V zob. 
H. Rabe, Karl V. und die deutschen Protestanten..., passim. Syntetyzująco o polity-
ce papieskiej, kościelnej i soborowej przed i w trakcie obrad soboru w Trydencie 
zob. E.G. Gleason, Catholic Reformation, Countrreformation and Papal reform, 
w: Handbook of European history..., s. 317–345, zwł. s. 318–328.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



86

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

mal natychmiast zakłócona wznowionym już wiosną 1547 r. 
i szybko nasilającym się rozdźwiękiem między cesarzem 
a papieżem. Paweł III wciąż niepokoił się, że Habsburgowie 
staną się zbyt potężni i będą mogli zagrozić interesom jego 
rodu. Mimo nadania przez cesarza w lenno jego obu krewnia-
kom północnowłoskich księstw Parmy i Piacenzy, ewentualnie 
Castro, wycofał stamtąd tuż przed bitwą pod Mühlbergiem 
swoje wojska i zawiesił gwarantowane traktatowo wypłaty 
dla cesarza. Co jeszcze ważniejsze dla kościelno-politycznych 
planów Karola V, już w marcu 1547 r. Paweł III przeniósł 
sobór z Trydentu do Bolonii. Oznaczało to więcej niż zmianę 
miejsca obrad. W przeciwieństwie do Trydentu, który nale-
żał do cesarstwa, Bolonia znajdowała się na ziemi papieskiej, 
a tego absolutnie nie mogli zaakceptować niemieccy prote-
stanci, którzy wciąż domagali się zwołania soboru na ziemiach 
niemieckich. Poza wszystkim byli oni już poirytowani trybem 
obrad w Trydencie – rozstrzygnięciami kluczowych kwestii 
dogmatycznych przed dyskusją na temat reformy Kościoła. 
Polityka soborowa Karola V, która przy całej katolickiej sta-
nowczości wciąż zakładała udział protestantów i dążyła do 
prawdziwego, teologicznego pojednania i ewentualnie ich 
powrotu na łono Kościoła, spełzła na niczym. Tego nie dało 
się już naprawić. Kiedy bowiem Karol V został obwiniony 
o zamordowanie latem 1547 r. w Piacenzy papieskiego krew-
niaka Piera Luigiego, pojednanie z papieżem Pawłem III stało 
się niemożliwe. Wprawdzie cesarzowi udało się wyprawić dele-
gację niemieckich protestantów w podróż do północnej Italii, 
gdy Juliusz III, następca Pawła III, w maju 1551 r. przeniósł 
obrady soborowe na powrót do Trydentu. Ci jednak odmówili 
udziału w pracach drugiej, trwającej do kwietnia 1552 r. części 
soboru, ponieważ konserwatywni ojcowie soboru okazali się 
nie być skłonni do ponownej dyskusji na temat dogmatycz-
nych decyzji rozstrzygniętych bez wysłuchania protestantów 
podczas pierwszej części obrad soborowych. 

W pogmatwanej sytuacji, w jakiej znalazła się polityka 
soborowa, tym większego znaczenia nabrała pacyfikacja 
polityczna i religijna oraz reorganizacja Rzeszy. Cesarz i jego 
doradcy tylko przez chwilę rozważali, czy po zwycięstwie nie 
przekształcić wojny szmalkaldzkiej w krucjatę i w równie 



87

bezwzględny sposób jak w Hiszpanii czy w Niderlandach po 
prostu zmusić protestantów do powrotu na łono katolicyzmu. 
Kiedy w marcu 1547 r. Związek Szmalkaldzki rzeczywiście 
został pokonany, polityka cesarska została znowu ukierun-
kowana na prowadzenie negocjacji. Nic dobitniej tego nie 
potwierdza niż wspomniane na wstępie oszczędzenie grobu 
Marcina Lutra w Wittenberdze. Wprawdzie przywódcy prote-
stantów doświadczyli absolutnej surowości wzgardy cesarskiej 
i hańby uwięzienia, ale jako rebelianci i burzyciele pokoju 
ziemskiego, a nie zwolennicy Lutra. I tak po wojnie religijnej 
ze Związkiem Szmalkaldzkim, ponieważ taki w istocie miała 
ona charakter mimo prawnych i propagandowych opisów jej 
jako konfliktu zbrojnego w Rzeszy o charakterze konstytucyj-
nym110, rozpoczęto starania o ustanowienie trwałego pokoju 
religijnego w Rzeszy. Karol V mógł go sobie zresztą wyobra-
żać już nie jako lokalny, lecz raczej uniwersalny – a więc nie 
jako partykularne rozstrzygnięcie dla Nieniec, lecz fragment 
rozwiązania obejmującego całe chrześcijaństwo. Obiecująca 
była także gotowość protestantów do uczestniczenia w soborze 
powszechnym i do podporządkowania się jego decyzjom, co 
mogło stać się kamieniem węgielnym owego spodziewanego 
rozstrzygnięcia w Rzeszy.

Miejscem pertraktacji mógł być jedynie sejm Rzeszy, 
tego uczyło doświadczenie ostatnich dziesięcioleci, za tym 
nade wszystko opowiadał się z całą stanowczością król Fer-
dynand i jego doradcy111. Takie stanowisko zajmowali także 
protestanccy książęta, z Maurycym Saskim na czele, który 
był w obozie cesarskim. Habsburgowie zraziliby ich sobie 
z wszystkimi niedającymi się oszacować następstwami poli-
tycznymi i wojskowymi, gdyby przyszłość Kościoła w Rzeszy 
rozstrzygnęli bez udziału stanów Rzeszy, na mocy autokra-
tycznych decyzji, na wzór znienawidzonej „hiszpańskiej nie-
woli”. Tak więc w latach 1547–1548 obradował w Augsburgu 

110 Tak to ocenia H. Rabe; Karl V. Politik und politisches System..., s. 335, 342. 
Interesujący w tym kontekście jest list Karola V z 25 IV 1547 do siostry Marii 
Węgierskiej; Correspondenz des Kaisers Karl V..., t. 2, s. 561–563. 

111 Sprawozdania rady królewskiej i korespondencja Ferdynanda do Karo-
la V wydana w: Acta reformationis Catholicae ecclesiam Germaniae concernentia 
saeculi XVI, t. 5, wyd. G. Pfeilschifter, Regensburg 1973, s. 19 n., 29 n.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



88

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

sejm Rzeszy, nazwany „zbrojnym” (Geharnischte), gdyż cesarz 
przy tej okazji przeprowadził demonstrację swojej siły militar-
nej. Niemniej jednak toczyły się tam rzeczywiste negocjacje 
między cesarzem i stanami Rzeszy, zgodnie z wprowadzo-
nym już na wniosek cesarski porządkiem obradowały nastę-
pujące kurie: elektorów, książąt i miast Rzeszy, a następnie 
została ogłoszona uchwała zamykająca obrady ze wspólnie 
zredagowaną konkluzją. Obok kwestii dotyczących ustroju 
prawnego Rzeszy, jak pożądanej federalizacji struktury Rze-
szy i poruszonego już w związku z sytuacją w Niderlandach 
układu burgundzkiego, chodziło przede wszystkim o likwida-
cję podziału religijnego112. A ponieważ w lutym 1548 r. obrady 
kadłubowego soboru w Bolonii, od którego zdystansowali się 
zwłaszcza hiszpańscy kardynałowie, zostały suspendowane, 
Karol V podążył w Augsburgu drogą rozwiązań tymczaso-
wych, to znaczy utrzymywania w mocy rozstrzygnięć kwestii 
religijnych w oparciu o cesarski autorytet aż do uzgodnienia 
na ponownie zwołanym soborze powszechnym.

Augsburskie Interim, jak owo tymczasowe porozumienie 
zostało nazwane, wiosną 1548 r. opracowała komisja katolic-
kich i protestanckich teologów, najbliżsi doradcy Karola V 
zredagowali je, a ostatecznie zaaprobowali także jeszcze hisz-
pańscy teologowie. Pod względem dogmatycznym jednoznacz-
nie katolickie, nawet jeśli w pewnych kwestiach uwzględnia-
jące ewangelickiego ducha, Interim pozostawiało protestantom 
wolną rękę w dwóch spektakularnych kwestiach, a mianowicie 
święceń kapłańskich oraz komunii pod obiema postaciami 
dla świeckich – communio sub utraque, jak ją papiestwo już 
w XV w. zagwarantowało wracającym pod jego zwierzchność 
husytom113. 15 maja 1548 r. Karol V pozostawił protestanckim 
stanom alternatywę: albo powrócą do wiary katolickiej, albo 
zaakceptują Interim. Wybrali Interim, jako – w ich ocenie – 
mniejsze zło.

112 Zob. całościowo na ten temat: H. Rabe, Reichsbund und Interim. Die Ver-
fassungs- und Religionspolitik Karls V. und der Reichsstag von Augsburg 1547–48, 
Köln–Wien 1971.

113 Obszerna publikacja źródłowa o Interim w: Acta reformationis Catholicae 
ecclesiam Germaniae concernentia saeculi XVI, t. 6, wyd. G. Pfeilschifter, Re-
gensburg 1974, tekst Interim na s. 308–348. 



89

Sam cesarz widział w Interim szansę na pokój religijny 
w tym sensie, że oferowało ono możliwość mediacji w sporach 
religijnych oraz wstrzymywało pogłębianie różnic religijnych, 
w czasie, kiedy wciąż przez Karola V pilnie oczekiwany sobór 
jeszcze się nie zebrał. Interim powinno było powstrzymywać 
rozpad jedności tam, gdzie cesarz mógł tego najmniej pragnąć, 
a mianowicie w Rzeszy, będącej wobec jego planów ustano-
wienia uniwersalistycznego porządku fundamentem cesarskiej 
władzy i auctoritas, z którego cesarz nie mógł żadną miarą zre-
zygnować. Historycy muszą jednak trzeźwo ocenić, że Interim, 
którego katolickie stany Rzeszy nie zaakceptowały i ostatecznie 
obowiązywało jedynie protestantów, „znalazło się niebezpiecz-
nie blisko jakiejś dyskryminującej ustawy nadzwyczajnej dla 
– albo lepiej: wymierzonej przeciw – protestantom”114. Dodać 
jeszcze trzeba, że Karol V jako zwierzchnik Rzeszy faktycznie 
oktrojowanym przez siebie Interim przede wszystkim otworzył 
prawną ścieżkę, po której jeszcze żaden z jego poprzedni-
ków nie odważył się kroczyć. Przywłaszczył sobie bowiem „jak 
dotąd trudny do wyobrażenia rodzaj władzy kościelno-pań-
stwowej w Rzeszy”115 i tym samym naruszył nie tylko interesy 
stanów Rzeszy, które władzę nad Kościołem dzierżyły we 
własnych rękach, ale także uprawnienia papiestwa i soboru. 

V. Niepowodzenie uniwersalistycznej polityki 
kościelnej i powrót do rozwiązań partykularnych

Nie powinno dziwić, że wydarzenia w Augsburgu z lat 
1547–1548 były dla Karola V złudnym zwycięstwem, które 
pociągnęło za sobą tym głębszą klęskę – w Niemczech i Rze-
szy, a co więcej w świecie chrześcijańskim, czyli w Europie. 
„Interim to błazenada” (Das Interim hat den Schalck hinter 
ihm)116 – tak szydzili luteranie w miastach i na wsiach, co 
utrudniało, a często wręcz uniemożliwiało ich władzom tery-

114 Taka jest ocena H. Rabego, zob. Karl V. Politik und politisches System..., 
s. 338.

115 K. Repgen, Die Römische Kurie..., s. 65.
116 Por. K.F.W. Wander, Deutsches Sprichwörter-Lexikon. Ein Hausschatz für 

das deutsche Volk, faksymile z Leipzig 1867–1880, Darmstadt 1964, t. 2, s. 964.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



90

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

torialnym ustanowienie na ich terenach lub w miastach Rzeszy 
tymczasowego wyznania, w wiążącej prawnie formie przyjętej 
w Augsburgu. Przede wszystkim w północnych Niemczech, ale 
także w Saksonii doszło do rozruchów i protestów wśród gmin 
protestanckich. Centrum oporu stało się ostatecznie wielkie 
i znaczące miasto hanzeatyckie Magdeburg117. 

Pod murami Magdeburga padło rozstrzygnięcie, że Karol V 
nie będzie w stanie zrealizować w Rzeszy swojej polityki reli-
gijnej. Był to zarazem śmiertelny cios dla jego uniwersalistycz-
nego programu w chrześcijaństwie i w Europie. Magdeburg, 
znaczące centrum handlu i wymiany nad środkową Łabą, 
z którego zajęcia armia cesarska po zwycięstwie pod Mühl-
bergiem zrezygnowała – lekkomyślnie, jak się wkrótce okazało 
– w latach 1551–1552 stało się bastionem luterańskiego oporu 
przeciw cesarzowi i jego katolicyzującemu Interim. Miasto 
to otrzymało od ówczesnych protestantów zaszczytny tytuł 
„kancelarii Pana Boga” (Unseres Herrgotts Kanzlei), ponie-
waż wydawano w nim dziesiątki ewangelickich pism ulotnych. 
Przede wszystkim jednak stało się kolebką protestanckiej teo-
rii o prawie do oporu, która później została rozwinięta przez 
Teodora Bezę i innych reformacyjnych teologów i polityków 
zachodniej Europy do postaci kalwińskiej teorii o prawie do 
oporu, czerpiącej z poprzedzającej ją koncepcji luterańskiej. 
Cała falanga zdeterminowanych luterańskich pastorów, któ-
rzy przeciwstawili się kompromisowemu stanowisku zaję-
temu przez Melanchtona wobec cesarskiego „przymusowego 
wyznania” (Zwangskonfession) i którzy byli nazywani gnezjo-
luteranami, przebywała w Magdeburgu i pisała w owych roz-
strzygających miesiącach, kiedy to miasto oblegały cesarskie 
wojska. Do grupy tej należeli przede wszystkim Nikolaus von 

117 O Interim ogólnie: J. Mehlhausen, Interim, w: Theologische Realenzy-
klopädie, t. 16, Berlin–New York 1987, s. 230–237, z wyczerpującą bibliografią. 
O powstaniu w zachodnio-północnych Niemczech: W.-D. Hauschild, Zum Kampf 
gegen das Interim in niederdeutschen Hansestädten, „Zeitschrift für Kirchen-
geschichte” 84, 1973, s. 60–81; nadto niedawno wydane studia w: Herrschaft 
und Verfassungsstrukturen im Nordwesten des Reiches. Beiträge zum Zeitalter 
Karls V., red. B. Sicken, Köln 1994 (zwłaszcza studia Güntera Schultego, Wolfa-
-Dietera Hauschilda, Inge Mager, Ernsta Laubacha). Studium o południowych 
Niemczech: E. Weyrauch, Konfessionelle Krise und soziale Stabilität. Das Interim 
in Straßburg (1548–1562), Stuttgart 1978.



91

Amsdorf, Matthias Flacius Illycrius, który nieco później został 
pastorem luterańskiego podziemnego Kościoła w Antwerpii, 
Erasmus Alber i Nikolaus Gallus. Kluczowym tekstem stała 
się przede wszystkim zredagowana w 1550 r. przez Gallusa 
Confessio et apologia pastorum et reliquorum ministrorum ecc-
lesiae Magdeburgensis (Wyznanie wiary i apologia pastorów 
i pozostałych ministrów w magdeburskim Kościele). Ponieważ 
doktryna ta głosiła, że na magistrat, rozumiany konkretnie 
jako rada miasta Magdeburg, przechodzi prawo do czynnego, 
militarnego oporu przeciw cesarskiej czy ogólnie centralnej 
władzy, jeśli w grę wchodzi obrona religii, włącza się w nurt 
doktryny o prawie do oporu rozwiniętej przez zachodnioeu-
ropejskich monarchomachów. Jej historyczne znaczenie jest 
więc mocno osadzone w politycznej myśli zadeklarowanych 
luteranów z północnych Niemiec. W danym momencie jednak 
ważniejsze dla przyszłych losów Karola V i jego polityki religij-
nej było to, że doktryna o prawie do oporu Nikolausa Gallusa 
i jego magdeburskich towarzyszy posłużyła jako prawne uza-
sadnienie dla opozycji książęcej, która uformowała się wiosną 
1552 r. przeciw cesarzowi. Wkrótce zmiotła ona Interim i tym 
samym pozbawiła podstaw religijną i kościelną politykę cesa-
rza, zmierzającą do restytucji katolicyzmu118. 

Przywódcą książęcej rebelii był tym razem Maurycy Saski, 
podczas wojny szmalkaldzkiej najważniejszy protestant w obo-
zie cesarskim i dzięki temu obdarowany przez cesarza tytu-
łem elektorskim, odebranym pokonanemu krewnemu z linii 
ernestyńskiej, Janowi Fryderykowi. Jeszcze niedawno Maurycy 
oblegał na czele wojsk cesarskich Magdeburg, przy czym sta-
nowisko to wykorzystał zręcznie do dyskretnej koncentracji 
wojsk w celu uderzenia na wojska cesarskie119. Przez swoich 

118 Obszernie o Magdeburgu: C.G. Schoenberger, The Confession of Magde-
burg and the Lutheran Doctrin of Resistance, rozprawa doktorska, Columbia 
University 1972; R. Kolb, Nikolaus von Amsdorf (1482–1565). Popular polem-
ics on the preservation of Luther’s legacy, Niewkoop 1978, tu s. 85 n., 115 n.; 
O. Olson, Theology of revolution: Magdeburg 1550–1551, „Sixteenth Century 
Journal” 3, 1972, s. 56–79; E. Hildebrandt, The Magdeburg Bekenntnis as 
a possible link between German and English resistance theories, „Archiv für 
Reformations geschichte” 71, 1980, s. 227–253.

119 W tej kwestii łatwo dostępne źródła w: Politische Korrespondenz des He-
rzogs und Kurfürsten Moritz von Sachsen, t. 3, 4, wyd. J. Hermann, G. Warten-

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



92

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

protestanckich rywali, przede wszystkim ernestyńskich Wetty-
nów, z powodu swojego sojuszu z cesarzem zwany „Judaszem 
z Miśni”, Maurycy Saski nigdy nie myślał o wyrzeczeniu się 
wiary i wystawieniu na ryzyko sprawy niemieckiego protestan-
tyzmu. Nie był także skłonny zamienić na podległość katolic-
kiemu cesarskiemu absolutyzmowi Habsburgów swobód sta-
nowych należnych niemieckiemu księciu Rzeszy, które teraz 
jemu jako elektorowi musiały się wydawać tym cenniejsze.

Na zgubę cesarza okazało się, że Maurycy mógł zupeł-
nie bez trudu zawiązać antyhabsburski sojusz w Niemczech 
i w Europie, gdyż również katolickie stany obawiały się 
przekształcenia Rzeszy w absolutystyczne państwo i nie były 
skłonne poświęcić swoich swobód stanowych dla kościelno-
-politycznego triumfu. Ścierpieli, choć z trudem, butne postę-
powanie Karola V wobec członków swego stanu: Jana Fry-
deryka, księcia saskiego, i Filipa, landgrafa heskiego. Także 
haniebne przetrzymywanie tychże w niewoli poza granicami 
Rzeszy, co z dnia na dzień coraz bardziej obciążało stosunki 
między cesarzem i stanami Rzeszy. Wkrótce powróciły gorzkie 
i groźnie brzmiące słowa o „bydlęcej hiszpańskiej niewoli” 
(viehische spanische Servitut), którą cesarz pragnie zaprowa-
dzić w Rzeszy.

Dlatego nie dziwi, że Karol V pozostał osamotniony, kiedy 
Maurycy Saski i jego sprzymierzeńcy wiosną 1552 r. przypu-
ścili atak. Ponieważ cesarz zlekceważył wszystkie ostrzeże-
nia, „wojna książąt” zastała go całkowicie nieprzygotowa-
nego, kiedy wojska książąt przeszedłszy Frankonię i Szwabię, 
a stamtąd wkroczywszy na ziemie habsburskie, posuwały się 
szybko w kierunku Innsbrucku. Tylko szybka rejterada przez 
niegościnne, pokryte zimowym śniegiem Alpy do Villach ura-
towała Habsburga przed hańbą ujęcia w niewolę przez swoich 
wrogów. 

W Villach cesarz odbył ze swoim bratem Ferdynandem 
rozmowę, o której już wspominałem, omawiając osobistą 

berg, Berlin 1982–1992; K. Blaschke, Moritz von Sachsen. Ein Reformations-
fürst der zweiten Generation, Göttingen 1983. W kwestii politycznych wydarzeń 
w ostatniej dekadzie panowania Karola V w Niemczech wciąż niezastąpiona jest 
praca: W. Maurenbrecher, Karl V. und die deutschen Protestanten 1545–1555, 
Düsseldorf 1865.



93

pobożność Karola V. Przypomnijmy sobie: obaj bracia mieli 
różne zapatrywania na to, jaki rodzaj pokoju religijnego da 
się pogodzić z katolickim sumieniem. Z uwagi na rebelię ksią-
żąt cesarz pragnął wziąć odpowiedzialność jedynie za tym-
czasowe „odroczenie” lub zawieszenie broni. Przeciwnie zaś 
Ferdynand, król niemiecki, był gotów – mogło to wydawać 
się politycznie niezbędne – zawrzeć bezterminowy pokój – 
la tresve dureroit tousjours120. Ponieważ nie było już nadziei 
na odzyskanie w Rzeszy politycznej dominacji, a także sytu-
acja na europejskiej scenie politycznej nie wyglądała dobrze 
z powodu sojuszu ugruntowanego na mocy układu z Cham-
bord z 15 stycznia 1552 r. między zbuntowanymi książętami 
a nowym królem Francji, Henrykiem II, drogi obu braci roze-
szły się ostatecznie, i to nie tylko – jak to było w zwyczaju od 
czasów dzieciństwa – geograficznie, ale także treściowo121. Fer-
dynand, który od dawna lepiej orientował się w sprawach nie-
mieckich niż jego brat i dlatego od lat skłaniał się ku kompro-
misowi, jednak wciąż pozostawał dotąd posłuszny starszemu 
bratu i cesarzowi, teraz mógł się poczuć zwolniony od tego, 
będąc w stanie urzeczywistnić swą własną politykę kościelną, 
odbiegającą od polityki brata. Albowiem Karol V dał jasno do 
zrozumienia w Villach, że chce wycofać się ze spraw niemiec-
kich, jeśli ostatecznie upadnie jego koncepcja pojednania obu 
stronnictw religijnych na bazie zreformowanego katolicyzmu. 
Cesarz już na początku lata 1552 r. pospieszył ku niemiecko-
-francuskiej granicy, aby odzyskać Metz, Toul i Verdun, które 
zbuntowani książęta przekazali Henrykowi II na mocy umowy 
z Chambord122.

120 Wydane w: A. von Druffel, Briefe und Akten zur Geschichte..., t. 2, 
dok. 1658, s. 684.

121 Obszernie o wzajemnym stosunku obu habsburskich braci oraz o róż-
nicach w temperamencie i w polityce: A. Kohler, Karl V., Ferdinand I. und 
das Reich. Bemerkungen zur Politik der habsburgischer Brüder, w: Europäische 
Herrscher, red. G. Fogler, Weimar 1988, s. 58–70 (skupia się na okresie do 
1532 r.). Znakomite studium regionalne napisane przez najlepszego znawcę 
Ferdynanda: E. Laubach, König Ferdinand I. und der niederdeutsche Raum. 
Befunde und Überlegungen zu seinem Anteil an der Politik Karls V. und zu seiner 
Stellung im regierungssystem des Kaisers, w: Herrschaft und Verfassungsstruktu-
ren..., s. 137–178 (szczegółowo również dla późniejszego okresu, s. 157 n.).

122 Wydarzenia między 1552 i 1556 r. zostały obszernie opracowane i prze-
konująco zinterpretowane w: H. Lutz, Christianitas afflicta...

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



94

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Ferdynand kroczył nową drogą zdecydowanie i wytrwale. 
W sierpniu 1552 r. zawarł w Pasawie układ z powstańcami, 
który oznaczał faktyczną rezygnację z wykonania cesarskiego 
Interim. A ponieważ w trakcie negocjacji zorientował się, że 
większość katolickich stanów Rzeszy, włączając w to władców 
terytoriów kościelnych, jest skłonna na trwałe zagwarantować 
prawnie w Rzeszy tolerancję dla protestantów, skoncentrował 
całą swoją energię na sejmie Rzeszy, który wedle uzgodnień 
z Pasawy miał zostać zwołany w 1555 r. w Augsburgu, aby 
tam zawrzeć ową ugodę, odpowiadającą interesom nie tylko 
katolickich i protestanckich stanów, ale także samej Rzeszy. 
Skutkiem tego był podpisany 25 września 1555 r. augsburski 
pokój religijny, który oparł ustrój Kościoła, a także generalnie 
ustrój Rzeszy, na zupełnie nowej podstawie. Wraz z modyfika-
cjami wprowadzonymi na mocy pokoju westfalskiego w 1648 r. 
obowiązywał on jako ustawa zasadnicza Rzeszy aż do rozwią-
zania Świętego Cesarstwa Rzymskiego Narodu Niemieckiego 
w latach 1803–1805. Pozostawiając na boku kwestie szczegó-
łowe, pokój augsburski stanowił pierwszy w Europie pokój 
religijny oparty na rozwiązaniu parytetowym, który ustanawiał 
trwałą równość teologiczną i prawną obu wyznań. Tym samym 
potwierdziła się opinia Karola V, że Rzesza wytyczy drogę albo 
ku jedności, albo ku podziałowi łacińskiego chrześcijaństwa.

Odtąd w granicach terytorialnie określonego obszaru, na 
którym obowiązywał ów pokój – a mianowicie na terytorium 
Rzeszy z wykluczeniem habsburskich posiadłości w Dolnej 
Burgundii – katolicy i luteranie, a od 1648 r. także kalwiniści, 
otrzymali prawne gwarancje tolerancji. To zresztą dotyczyło 
zasady: cuius regio eius religio. To znaczy, że nie poddani, lecz 
władca terytorialny lub magistrat w miastach Rzeszy decydo-
wał, czy kraj, ewentualnie miasto, miało być odtąd katolickie 
bądź protestanckie. Gwarancja prawna zawarta w augsbur-
skim pokoju religijnym nie uwzględniała w żadnym wypadku 
indywidualnej swobody religijnej we współczesnym tego słowa 
znaczeniu. Ta zasada została uwzględniona tylko jako jus emi-
grandi. Zgodnie z nią każdy, kto nie chciał podporządkować się 
wyznaniu księcia lub władz miejskich, jak powinien to uczynić, 
mógł z całym majątkiem opuścić swój kraj. Augsburski zbiór 
praw oznaczał historyczny przełom. Po raz pierwszy w ustawie 



95

zasadniczej uznano, że w jednym i tym samym państwie mogą 
istnieć dwa różne systemy: kościelny i religijny. Być może jesz-
cze ważniejsze było to, że wprowadzone w Rzeszy rozwiązanie 
stało się wzorcem dla prawnych i konstytucyjno-politycznych 
rozwiązań w kwestiach religijnych i kościelnych sprzeczności 
zamiast podążania drogą rozstrzygnięć za wszelką cenę123. 

Także ów parytetowy i czasowo nieograniczony pokój reli-
gijny osadzał się zresztą na expressis verbis wyartykułowanej 
nadziei na powrót w przyszłości do jedności. Owa wizja – jak 
trzeba to retrospektywnie ująć – nie wystarczała Karolowi V. 
Cesarz wciąż bowiem postrzegał powrót do chrześcijańskiej 
jedności jako podstawę wszelkiej dalszej działalności na rzecz 
reformy Kościoła. Dlatego też, pomijając trudne położenie 
militarne i polityczne, w jakim znalazł się wiosną 1552 r., 
monarcha posłużył się wszystkimi pozostającymi do dyspozycji 
środkami dyplomatycznymi i prawnymi, aby ów – jak to widział 
– nieszczęsny rozwój sytuacji w Rzeszy w ostatnim możliwym 
momencie zahamować. Już w celu zawarcia ugody w Pasa-
wie kazał on sporządzić formalną rewokację, która jedynie 
z powodu usilnego zastrzeżenia Ferdynanda nie została ofi-
cjalnie ogłoszona124. Opracowana w latach 1553–1554 cesarska 
instrukcja dla sejmu Rzeszy w Augsburgu postawiła na nowo 
i bez zażenowania kwestię powszechnego soboru chrześcijań-
skiego w centrum cesarskich projektów religijnych i ostrzegała 
przed każdą regulacją nieuwzględniającą „naturalnej jedno-
ści religii, która się […] rozpościera powszechnie w całym 
chrześcijaństwie”125. Instrukcja ani razu nawet na marginesie 
nie wspomniała o możliwości zawarcia pokoju religijnego 
opartego na parytecie i gwarantującego prawnie w Rzeszy 
tolerancję dla protestantów, ku czemu zdecydowanie zmierzał 

123 Najlepsza analiza państwowo- i kościelno-prawnych konsekwencji, a także 
postanowień szczegółowych augsburskiego pokoju religijnego zob. M. Heckel, 
Deutschland im konfessionellen Zeitalter, wyd. 3, Göttingen 1988; zob. nad-
to szczegółowe studia Martina Heckela poświęcone pokojowi augsburskiemu 
i ustrojowi Kościoła w Rzeszy, zebrane w tomie: Staat, Kirche, Recht, Geschichte, 
t. 1–2, Tübingen 1989. 

124 Wydana w: G. Turba, Beiträge zur Geschichte der Habsburger..., cz. 3, 
s. 233–319, tu dodatek s. 287–312.

125 A. Kohler, Quellen zur Geschichte Karls V..., dok. 113, s. 433–453, 
tu s. 437.

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



96

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Ferdynand. Chociaż najpóźniej od czasu spotkania w Villach 
cesarz widział oczyma wyobraźni niebezpieczeństwo takiego 
rozwoju sytuacji, do ostatniej chwili nie przyjmował do wia-
domości możliwości takiego rozwiązania. A kiedy następnie 
w Augsburgu wszystko zmierzało w tym kierunku, wówczas 
„wypraszał sobie, że pyta się go, a nawet zasięga rady w spra-
wie postępowania w kwestii religijnej”126. Wolał niczego nie 
wiedzieć, aby nie być wplątany w odpowiedzialność za prowa-
dzące – czego był pewien – do zguby rozstrzygnięcie. W liście 
z 8 kwietnia 1555 r. nawet formalnie zaprotestował we wła-
snym imieniu wobec Ferdynanda przeciw wszystkiemu, „przez 
co nasza prawdziwa, stara, chrześcijańska i katolicka religia 
może być urażona, zraniona, osłabiona lub obciążona”127.

Wraz ze swoją odmową uczestniczenia w uregulowaniu 
niemieckiej kwestii religijnej, Karol V kontynuował, mimo 
nastroju rezygnacji i swojej spodziewanej abdykacji, aż do 
ostatniej chwili aktywną politykę nominacji, a szczególnie 
rozwijał wciąż nowe projekty służące zabezpieczeniu intere-
sów własnej dynastii, a zapewne także pozostawieniu otwar-
tej możliwości dokonania później rewizji ustaleń za pomocą 
siły militarnej128. Jego niechęć i odmowa były jednak głębiej 
zakorzenione, nade wszystko uwarunkowane egzystencjalnie, 
a więc nie tylko jego osobistą i subiektywną religijnością – jak 
to już widzieliśmy – ale także jego postawą jako cesarza, która 
najdłużej miała znaczenie w jego życiu. Stary związek Rzeszy 
i rzymskiego Kościoła z powodu bezterminowego uznania 
prawnego w 1555 r. protestantyzmu w Rzeszy został nie tylko 
przejściowo rozluźniony. Augsburski pokój religijny „przerwał 
raczej ten związek definitywnie w jego rdzeniu […]. Wraz 
z jednoznacznym związkiem z Kościołem rzymskim Rzesza 
utraciła prawnie i na dłuższy czas swoje tradycyjne, uniwer-
salistyczne znaczenie”129.

126 Tak K. Brandi, Kaiser Karl V..., s. 523.
127 Niepublikowane, cyt. za: tamże.
128 Zob. też H. Lutz, Kaiser Karol V., Frankreich und das Reich, w: Frankreich 

und das Reich im 16. und 17. Jahrhundert, red. H. Lutz, F.H. Schubert, H. Weber, 
Göttingen 1968, s. 7–19, zwł. s. 19.

129 Taką konkluzję czytelnik może znaleźć w: H. Rabe, Karl V. und die deut-
schen Protestanten..., s. 342.



97

Karol V nie mógł zaakceptować takiego rozwiązania party-
kularnego, które niechybnie musiało prowadzić do kolejnych 
tego typu rozwiązań i które w istocie do tego doprowadziło. 
Wszelako musiał on – jeśli tylko chciał wziąć odpowiedzialność 
za światowe imperium habsburskie, nie wystawiając je całko-
wicie na niebezpieczeństwo – swoją dynastię umocować na 
gruncie europejskim, gdzie rozwijała się dążność do partyku-
laryzmu w sferze duchowo-religijnej i polityczno-państwowej. 
W tym tkwi najgłębsza tragedia klęski woli i wiary wielkiego 
cesarza. Karol V nie mógł już dłużej być średniowiecznym 
cesarzem, ponieważ walcząc i podejmując decyzje, musiał 
przyjąć rolę monarchy zmuszonego do działania – tak to Habs-
burg odczuwał – na rzecz pierwszego nieuleczalnego rozdarcia 
w epoce nowożytnej. Ów – jak widzą to dzisiaj historycy – świa-
topoglądowy i polityczny podział wczesnonowożytnej Europy 
pokonał świat uniwersalnej jedności, który był fundamentem 
koncepcji cesarstwa – programu i wizji Habsburga. Podział ten 
stworzył zupełnie nowe obszary wolności i aktywności. Jego 
wielkość w tej kryzysowej sytuacji ukazuje fakt, że w swoim 
rozporządzeniu dotyczącym sukcesji tronu z 1556 r. dostoso-
wał się całkowicie do tej zmiany. Tym samym zagwarantował 
Habsburgom na kolejne stulecia wprawdzie nie uniwersali-
styczną monarchię obejmującą Europę, jednak z pewnością 
hegemonię w niej. Opierała się ona na potędze Hiszpanii 
i jej kolonialnego imperium z jednej strony, z drugiej zaś na 
austriackich krajach dziedzicznych wraz z partykularnym cesar-
stwem pod rządami niemieckiej linii habsburskiej dynastii.

Właściwie ten sam partykularyzm był także skutkiem 
kościelno-politycznych decyzji, które Karol V w ostatnich 
latach podjął lub ewentualnie wymógł na swoich sukcesorach 
we Flandrii i w Hiszpanii. Dla Niderlandów jest to oczywi-
ste. Polityka eksterminacji skierowana przeciw jakimkolwiek 
odstępstwom, aprobowana przez Karola V, podzieliła sie-
demnaście prowincji z jednej strony na katolickie Południe, 
z drugiej zaś na legitymującą się protestancką tożsamością, 
ale w istocie już wielowyznaniową Północ. A przecież także 
Hiszpania opierała się na partykularnym, religijnym i świa-
topoglądowym fundamencie, bez względu na to, jak bardzo 
barokowa gestyka jej religijnej kultury, a także intelektualna 

Karol V i religia – zmagania o czystość i jedność chrześcijaństwa



98

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

ostrość poglądów jej teologów i działań inkwizycji dalej rościły 
sobie pretensje do jedności i uniwersalizmu. Ponieważ jed-
nak jedność religijna Hiszpanii dała się utrzymać tylko dzięki 
odcięciu od reszty Europy, jej podstawą była izolacja, a nie 
komunikacja z całością – a zatem partykularyzm. Także pod 
względem duchowym wzmocniony w Hiszpanii katolicyzm nie 
był uniwersalny, lecz partykularny. Jak w żadnym innym kraju 
w Europie reprezentował on partykularyzm charakterystyczny 
dla okresu stabilizujących się podziałów konfesyjnych, który 
bazował na religijnej i społecznej integracji od wewnątrz i mili-
tarnym odgraniczeniu na zewnątrz. W przypadku katolicyzmu 
hiszpańskiego, jak wiadomo, odcinał się on nawet od pozornie 
mniej zdecydowanego katolicyzmu sąsiedniej Francji. 



99

I

„Talia non intelligis” („Na tym się nie znacie”) – podobno 
tymi słowy rozdrażniony papież Juliusz II skarcił w 1509 r. 
księcia humanistów Erazma z Rotterdamu, który przedło-
żył mu memorandum przeciwko wojnie z Wenecją akurat 
w momencie, gdy międzynarodowy układ sił zdawał się szcze-
gólnie korzystny do podjęcia ofensywy militarnej wymierzonej 
w północnowłoską rywalkę Państwa Kościelnego. Epizod ten 
został zapisany dopiero pół wieku później przez wittenber-
skiego reformatora i humanistę Filipa Melanchtona1. Był on 
pod wieloma względami pokrewną duszą starszego o trzydzie-
ści lat Rotterdamczyka, przede wszystkim w zakresie skompli-
kowanych powiązań ze światem polityki. Jednak niezależnie 
od tego, czy zdanie to naprawdę zostało wypowiedziane, osąd, 
że Erazm nie ma odpowiedniego rozeznania w zagadnieniach 

* Niniejszy artykuł powstał w wyniku badań nad kształtowaniem się mię-
dzynarodowego systemu mocarstw we wczesnej nowożytności, które prowadzi-
łem w latach 2004–2005 jako stypendysta w Historischer Kolleg w Monachium. 
Dlatego też tekst wydał mi się odpowiedni, by prócz koleżeńskiego szacunku 
wyrazić także moją szczególną wdzięczność Lotharowi Gallowi, który jako prze-
wodniczący Rady tej wspierającej naukę instytucji przyczynił się do zapewnienia 
mi niepowtarzalnej możliwości napisania większej pracy naukowej w sytuacji ko-
niecznej do tego swobody od innych zajęć. (Tłumaczenie na podstawie: H. Schil-
ling, Erasmus und die politischen Kräfte seines Zeitalters, w: Historie und Leben. 
Der Historiker als Wissenschaftler und Zeitgenosse. Festschrift für Lothar Gall 
zum 70. Geburtstag, red. D. Hein, K. Hildebrand, A. Schulz, München 2006, 
s. 379–389 – przyp. red. nauk.).

1 Corpus reformatorum, wyd. K.G. Bretschneider, t. 12 (1844), s. 268; 
R. Stupperich, Erasmus von Rotterdam und seine Welt, Berlin 1977, s. 103 n.; 
J. Huizinga, Ce qu’Erasme ne comprenait pas. Annuaire Grotius, Den Haag 1936 
(Verzamelde Werken, 6), s. 15.

Erazm i tendencje polityczne 
jego epoki*



100

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

wojny i polityki, i tym samym powinien powstrzymać się od 
dawania rad możnym tego świata, najwyraźniej wydawał się 
współczesnym przekonujący. Było dla nich jasne, że ów sza-
nowany uczony nie miał wystarczającej wiedzy i doświadcze-
nia w kwestiach polityki i wojny, a zatem nie nadawał się na 
doradcę politycznego, pomimo – a może właśnie dlatego – że 
nie było wówczas nikogo, kto potrafiłby udzielić lepszych rad 
w sprawach ducha, kultury, moralności czy etyki. Ponadto 
historia przyznała rację papieżowi Juliuszowi II. Bowiem 
wojna z Wenecją, którą papież toczył wbrew radzie Erazma 
wiosną 1509 r. u boku Francji, Hiszpanii i cesarza Maksymi-
liana I [tzw. Liga z Cambrai – red. nauk.] zakończyła się już 
14 maja tego samego roku triumfalnym zwycięstwem wojsk 
sojuszu antyweneckiego pod Agnadellą niedaleko Cremony.

Jak się zdaje, nawet dzisiaj osąd Juliusza II nie stracił na 
ważności. Nieczęsto bowiem zalicza się główne pisma poli-
tyczne Rotterdamczyka do jego najlepszych dzieł. Dotyczy to 
zarówno Wychowania księcia chrześcijańskiego z 1515 r., dedy-
kowanego młodym Habsburgom, braciom Karolowi i Ferdy-
nandowi, na których spoczywały nadzieje połowy kontynentu, 
jak i Querela pacis z 1517 r., mającego służyć przygotowaniu 
planowanych wówczas rokowań pokojowych w Cambrai, mię-
dzy Habsburgami a Francją. Wprawdzie wszyscy podkreślają 
dobrą wolę autora, dodają jednak, że jego wizje polityczne 
poniosły klęskę w zderzeniu z twardą rzeczywistością ówcze-
snej epoki, a nawet – że było to nieuniknione: „Nie sposób 
wątpić w szczerość pokojowych dążeń Erazma – stwierdza 
jeden z typowych komentarzy do Querela pacis, pokojowego 
memorandum filozofa – tak jak nie sposób przeczyć jego ufno-
ści w przyszłość i optymizmowi, a także, niestety, daremności 
jego idei [...]. Gorącemu pragnieniu urzeczywistnienia ideału 
przeciwstawia się niedostateczne zrozumienie rzeczywistości 
politycznej i rządzących nią prawidłowości”2.

2 G. Christian, Einleitung, w: Erasmus von Rotterdam, Ausgewählte Schriften, 
red. W. Welzig, t. 5, Darmstadt 1968, s. VII–XX, tu s. XX. Podobny jest komen-
tarz najsłynniejszego biografa Erazma: J. Huizinga, Europäischer Humanismus: 
Erasmus, Hamburg 1958, s. 195. Zob. też J.D. Tracy, The politics of Erasmus. 
A pacifist intellectual and his political milieu, Toronto 1978, s. 125 n.; tenże, 
Erasmus. The growth of a mind, Genf 1972.



101

Jak konkretnie wyglądał świat polityki w epoce Erazma 
z Rotterdamu? Jakie tendencje i dążenia cechowały politykę 
wewnętrzną poszczególnych krajów i państw? Jakie normy 
i interesy miały znaczenie w polityce zagranicznej, która wła-
śnie wówczas w coraz większym stopniu stawała się konku-
rencyjną walką wybijających się mocarstw europejskich? Dla-
czego, bądź też w jaki sposób czołowy humanista rozmijał się 
z ówczesną rzeczywistością polityczną, gdy wypowiadał się na 
jej temat: czy to ogólnie i z własnej woli, czy też jako doradca 
którejś z wybitnych postaci swoich czasów?

II

Przywołajmy najpierw obraz politycznej „rzeczywistości” 
początków XVI w., wytworzony przez historiografię ostatnich 
dziesięcioleci. Chodzi przy tym nie tyle o szczegółową histo-
rię wydarzeniową, co o zjawiska strukturalne i najważniejsze 
tendencje rozwojowe. Erazm z Rotterdamu i jego współ-
cześni – Krzysztof Kolumb, Marcin Luter i cesarz Karol V 
Habsburg – żyli bowiem w momencie przełomowym, który 
każdy z nich na swój sposób również kształtował. Tego przy-
najmniej nadal uczy się na lekcjach historii. Rzeczywistość 
była jednak bardziej skomplikowana. Zwiastuny przemian 
zachodzących za życia tych osób, czyli mniej więcej w okre-
sie od 1450 do 1550 r., można odnaleźć o wiele wcześniej. 
Korzenie „nowych czasów”3 sięgały XIII i XIV w. Szczególnie 
dużo istotnych zmian przyniosło XV stulecie – w Kościele, 
religii, duchowości, komunikacji społecznej i mediach (druk), 
w handlu i rzemiośle, a także w sposobach przemieszczania 
się po lądach i oceanach. Przede wszystkim jednak rozpoczy-
nała się nowa era w polityce – i to zarówno wewnętrznej, jak 
również we wzajemnych stosunkach krajów i władztw oraz 
w ich relacjach z dwiema władzami uniwersalistycznymi: 
papiestwem i cesarstwem. Nowych dróg poszukiwała także 
teoria polityczna, czyli refleksja nad normami i podstawowymi 

3 H. Schilling, Die neue Zeit. Vom Christenheitseuropa zum Europa der 
Staaten, 1250–1750, Berlin 1999.

Erazm i tendencje polityczne jego epoki



102

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

zasadami, wedle których należy zorganizować i oswoić nowe, 
nieokiełznane siły.

Dzisiejszym historykom dane jest patrzeć z dystansu, dzięki 
czemu łatwiej im – niż ludziom żyjącym w tamtej epoce – okre-
ślać przyczyny i skutki procesów historycznych. Sprowadzają 
oni wielość pojedynczych przemian w politycznym świecie 
rodzącej się nowożytności do dwu nadrzędnych, sekularnych 
tendencji rozwojowych. Mianowicie wewnątrz europejskich 
krajów i władztw zapoczątkowany został wczesnonowożytny 
proces formowania państw, w stosunkach zewnętrznych zaś kry-
stalizował się międzynarodowy, europejski system mocarstw, 
składający się z odrębnych, autonomicznych państw, w którym 
panowały zupełnie inne reguły gry i układ sił niż w okresie 
przedpaństwowego uniwersalizmu średniowiecznej societas 
christiana. Oba procesy były ze sobą jak najściślej powiązane 
czasowo i treściowo. Formowanie się struktur państwowych 
stanowiło warunek powstania ponadregionalnego systemu 
mocarstw. I odwrotnie. Pomyślna albo pechowa działalność 
władcy czy kraju na arenie międzynarodowej natychmiast 
odbijała się na wewnętrznym procesie państwotwórczym. 
Sukcesy w polityce zagranicznej wzmacniały go, niepowo-
dzenia zaś hamowały, a nawet całkowicie tłumiły. Ponieważ 
jednak zarówno wewnętrzny proces formowania państwa, jak 
i kształtowanie się europejskiego systemu mocarstw mogły 
dojść do skutku jedynie przy użyciu siły, wydaje się, że słusz-
nie mówi się o uwarunkowanej strukturalnie „wojowniczości” 
(Bellizität) stuleci między 1450 a 1650 r. oraz równoczesnym 
występowaniu wojen przyczyniających się zarówno do roz-
woju procesów państwotwórczych, jak i wykształcania relacji 
międzypaństwowych4.

Jak wiadomo, zarówno jeden, jak i drugi fenomen pojawił 
się najpierw we Włoszech, rozprzestrzeniając się stamtąd na 

4 J. Burkhardt, Die Friedlosigkeit der frühen Neuzeit. Grundlegung einer The-
orie der Bellizität Europas, „Zeitschrift für Historische Forschung” 24, 1997, 
s. 509–574; H. Schilling, Die konfesionellen Glaubenskriege und die Formierung 
des frühmodernen Europa, w: Glaubenskriege in Vergangenheit und Gegenwart, 
red. P. Herrmann, Göttingen 1996, s. 123–137; tłum. pol.: Konfesyjne wojny za 
wiarę a formowanie się wczesnonowożytnej Europy, w: tenże, Konfesjonalizacja. 
Kościół i państwo w Europie doby przednowoczesnej, tłum. J. Kałążny, posłowie 
H. Orłowski, Poznań 2010 (Poznańska Biblioteka Niemiecka, 32), s. 557–571. 



103

obszary leżące na północ od Alp. Włochy były tym regionem 
Europy, w którym wcześniej wykształcił się „międzynarodowy” 
system niezależnych, odrębnych i mniej więcej równoważnych 
sił. Od połowy XV w. istniała tam swoista pentarchia stosun-
kowo silnych organizmów państwowych: Neapolu, Państwa 
Kościelnego, Florencji, Wenecji i Mediolanu, które przez 
ponad pół wieku nawzajem trzymały się w szachu. Włochy 
odgrywały też wiodącą rolę w kształtowaniu nowożytnej teorii 
politycznej, która przedefiniowała podstawy wewnętrznego 
ustroju politycznego państw oraz wzajemnych relacji między 
nimi. Wystarczy wspomnieć florenckich humanistów i teore-
tyków republiki: Coluccia Salutatiego (1331–1406), Leonarda 
Bruniego (1361–1444), a także Girolama Savonarolę (1452–
–1498). Przede wszystkim jednak dotyczy to radykalnych ana-
liz rzeczywistości politycznej przeprowadzonych przez Niccolò 
Machiavellego (1469–1527), który nie szukał już w historii 
działania Ducha Świętego, lecz postrzegał rzeczywistość poli-
tyczną jako sferę kształtowaną przez necessità i fortuna. Stąd 
też niezbędna stała się nowożytna, nasycona realizmem dok-
tryna ragione di stato. Jej celem było wewnętrzne umocnienie 
państwa, uczynienie jego bytu niepodważalnym, a tym samym 
skierowanie wszystkich jego sił na zewnątrz, tak by mogło 
skutecznie konkurować z innymi państwami i władcami.

Trzeba także wspomnieć o kolejnym, sekularnym procesie 
przemian, który wywarł ogromny wpływ na polityczny świat 
Erazma i jego współczesnych, zrazu tylko we Włoszech i we 
wschodniej części obszaru śródziemnomorskiego. Otóż po 
podboju Bizancjum i Konstantynopola przez Turków w 1453 r. 
bizantyńska elita kulturalna i intelektualna emigrowała na 
pobliski Półwysep Apeniński, wieszcząc stamtąd zagrożenie 
Europy ekspansją Imperium Osmańskiego. W pierwszym rzę-
dzie dotyczyło ono Wenecji, morskiego mocarstwa Adriatyku, 
a także wschodniej części Morza Śródziemnego, wkrótce jed-
nak również południa Włoch i zachodnich wybrzeży Morza 
Śródziemnego – tu w pierwszym rzędzie Aragonii i Katalonii. 
Jednakże zagrożone czuło się także całe chrześcijaństwo i jego 
zwierzchnik – papież. Po raz pierwszy bowiem od wypędze-
nia Arabów z Półwyspu Iberyjskiego w wyniku hiszpańskiej 
rekonkwisty pojawiła się w Europie potęga niechrześcijańska – 

Erazm i tendencje polityczne jego epoki



104

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

islamska. Czy ktoś to akceptował, czy nie, stała się ona uczest-
niczką europejskich zmagań o hegemonię – jako wzbudzająca 
powszechne przerażenie militarna potęga na lądzie i morzu, 
a także jako partner w dyplomatycznej grze. 

To przede wszystkim państwa włoskie bardzo wcześnie 
zaczęły uwzględniać Imperium Osmańskie w swoich kalku-
lacjach politycznych. Z jednej strony co i rusz – nawet jeśli 
tylko werbalnie – wzywały do ogólnochrześcijańskiej reakcji, 
a od czasu do czasu faktycznie łączyły swoje wojska w świętą 
ligę przeciwko Turkom. Jednocześnie już około 1500 r. trudno 
byłoby znaleźć włoskiego władcę, który miałby jakiekolwiek 
opory wobec szukania korzyści w sojuszu z Turkami – nie 
mieli ich ani Aragończycy w Neapolu, ani Ludovico il Moro 
w Mediolanie, ani nawet niektórzy papieże. Tak na przykład 
Aleksander IV Borgia pospołu ze Sforzami próbował wesprzeć 
turecki atak na Wenecję. Sama Wenecja – pomimo wielokrot-
nego zaangażowania militarnego – także pozostawała nadzwy-
czaj niepewnym sojusznikiem w walce z Turkami, ponieważ 
ze względu na interesy handlowe zależało jej na współpracy 
z Imperium Osmańskim. Ogólnie rzecz biorąc, Włosi mieli 
mniejsze opory w kontaktach z Turkami niż pozostali Europej-
czycy, pomijając wyjątkowy przypadek Francji, która od czasu 
Franciszka I szukała u Wysokiej Porty wsparcia przeciwko 
habsburskiej dominacji w sąsiadujących z nią krajach.

Za życia Erazma włoska pentarchia zdążyła się już zeuro-
peizować, a w ówczesnej sytuacji międzynarodowej powoli 
stawała się kartą przetargową dla władców spoza Italii i ich 
interesów mocarstwowych. Przede wszystkim Francja i Hisz-
pania wykorzystywały roszczenia spadkowe, które mogły wysu-
nąć wobec Neapolu Andegawenowie czy też władcy z dynastii 
aragońskiej, do usadowienia się na Półwyspie Apenińskim. 
W niemalże mitycznym blasku jawi się dziś jeszcze wyprawa 
wojenna francuskiego króla Karola VIII (1483–1498), który 
w 1494 r. wyruszył przez Alpy na Neapol – to przecież dzięki 
niej Europa na północ od Alp miała po raz pierwszy zetknąć 
się z renesansem i humanizmem. Jednakże z politycznego 
punktu widzenia wyprawa ta była porażką, ponieważ Karol 
zdołał się utrzymać w Neapolu jedynie przez kilka miesięcy 
i Francja straciła w końcu południowowłoskie królestwo na 



105

rzecz Hiszpanii-Aragonii, która miała w nim panować przez 
całe trzy stulecia, poczynając od 1504 r. Z tym większą deter-
minacją następcy Karola, królowie francuscy Ludwik XII 
(1498–1515) i Franciszek I (1515–1547) walczyli o Włochy 
północne, a przede wszystkim o Księstwo Mediolanu, do któ-
rego również mieli prawa dziedziczne. To uderzało z kolei 
w północnowłoskie interesy Związku Szwajcarskiego, którego 
żołnierze siali wówczas postrach na polach bitewnych Europy 
– o tym okresie chwały szwajcarów świadczy do dziś gwardia 
papieska w Watykanie. Przede wszystkim jednak francuska 
ekspansja wywołała sprzeciwy Habsburgów, którzy z Tyrolu 
również spoglądali łakomie na północne Włochy, zawierając 
dla wzmocnienia swojej pozycji sojusz polityczny oparty na 
małżeństwie cesarza Maksymiliana I z mediolańską księż-
niczką Blanką Marią Sforzą (1471–1510).

Tym sposobem na początku XVI w. Włochy na trzy stu-
lecia stały się obiektem rywalizacji o panowanie na konty-
nencie mocarstw zarówno z południowo-zachodniej Europy, 
jak i z obszaru na północ od Alp. Zatem piętnastowieczne 
zmagania hegemonialne i związki między mocarstwami na 
terenie Italii zapoczątkowały epokę antagonizmu francusko-
-habsburskiego, który utrzymywał napięcie na całym konty-
nencie aż do końca XVIII w. Wytworzył się trwały układ sił 
politycznych we wczesnonowożytnej Europie, który także pod 
innym względem wziął swój początek we Włoszech. Wspólne 
interesy na Półwyspie Apenińskim oraz chęć wyhamowania 
niepowstrzymanego jak dotąd pochodu Francji w północnej 
Italii doprowadziły do brzemiennej w skutki polityki matry-
monialnej, która sprawiła, że niedługo później Hiszpania 
wraz z Neapolem, Burgundia, Austria, a także korona cesa-
rza rzymskiego przypadły habsburskiemu księciu Karolowi 
(1500–1559). Jego dziadowie – król Ferdynand Aragoński 
i cesarz Maksymilian I – mieli zapewne zupełnie inne plany, 
aranżując w 1495 r. zawarte nieco później podwójne zaślubiny: 
następcy tronu Aragonii-Kastylii Jana (1478–1497) i Marii 
Austriaczki, a także Joanny Szalonej (1497–1555) i arcyksię-
cia Filipa Pięknego (1478–1506), który był synem i dziedzi-
cem Maksymiliana i jego pierwszej żony Marii Burgundzkiej 
(1457–1482). Seria niespodziewanych zgonów w hiszpańskiej 

Erazm i tendencje polityczne jego epoki



106

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

rodzinie  królewskiej sprawiła, że po 1500 r. jedyną dziedziczką 
tronu stała się Joanna Szalona, a gdy w 1506 r. zmarł w mło-
dym wieku również jej małżonek, arcyksiążę Filip, władca 
Burgundii i Austrii, przyszła kolej na Karola, najstarszego 
syna Joanny, wnuka Ferdynanda Aragońskiego i Maksymi-
liana Austriackiego. Cesarz Karol V połączył w jednym ręku 
habsburskie imperium, w porównaniu z którym wszystkie 
pozostałe mocarstwa europejskie były państwami średniego 
czy zgoła małego kalibru. Biorąc pod uwagę kastylijskie posia-
dłości w Ameryce i Azji, Karol V mógł nie bez racji szczycić 
się tym, że w jego cesarstwie słońce nie zachodzi.

Wówczas narodził się antagonizm Francji z jednej oraz 
Hiszpanii i Austrii z drugiej strony. Był on w pierwszym rzę-
dzie konfliktem interesów dynastii: Walezjuszów (później 
Burbonów) i Habsburgów. Jednakże rywalizacja dynastyczna 
szybko zyskała znamiona protonarodowego konfliktu państw 
i zamieszkujących je ludów. Przyczyniła się do tego szczególna 
sytuacja geograficzna czy nawet geostrategiczna: okrążenie 
Francji przez terytoria pozostające pod władaniem habsbur-
skim, poczynając od Dolnej Burgundii na północy, poprzez 
Rzeszę, a w szczególności habsburskie posiadłości w Alzacji 
i Austrii Przedniej na wschodzie, aż po przyłączony niedługo 
później Mediolan na południowym wschodzie i Hiszpanię na 
zachodzie. Bitwy i dyplomatyczne roszady, które ten układ sił 
politycznych wywoływał za życia Erazma i które uczony obser-
wował z najwyższą uwagą, czasem również je komentując, 
do dzisiaj są obecne w historyczno-politycznej świadomości 
Europejczyków. Dotyczy to bitwy pod Pawią w 1525 r., gdzie 
Karol V zwyciężył króla Francji Franciszka I, zyskując Księ-
stwo Mediolanu. Trzeba tu także wymienić traktat madrycki, 
do którego podpisania Karol zmusił wziętego w 1525 r. pod 
Pawią do niewoli Franciszka I, a który Francja niedługo potem 
za przyzwoleniem papieskim złamała. Przede wszystkim jed-
nak dotyczy to niesławnego sacco di Roma z maja 1527 r., 
kiedy to habsburskie oddziały, Niemcy i Hiszpanie, podczas 
wojny z Ligą z Cognac – antyhabsburską koalicją zawartą rok 
wcześniej przez Francję, papieża, Mediolan, Florencję i Wene-
cję – ku przerażeniu całego chrześcijaństwa zdobyły Święte 
Miasto, oblegając papieża w Zamku św. Anioła i barbarzyń-



107

sko łupiąc bezbronny Rzym. Trudno byłoby bowiem o dobit-
niejszy przykład rozdarcia chrześcijańskiego świata i kryzysu 
średniowiecznego porządku niż destrukcyjny konflikt obu 
uniwersalistycznych potęg – papiestwa i cesarstwa – których 
polityka miała przecież prowadzić do pokoju i porozumienia, 
a nie walki i przemocy. Karol V i Franciszek I stoczyli ze sobą 
cztery wojny, by wreszcie 18 września 1544 r. zawrzeć porozu-
mienie pokojowe w Crépy. Przyznano wówczas Francji Księ-
stwo Burgundii, do którego obie strony wysuwały roszczenia, 
zapewniając z kolei cesarzowi francuskie wsparcie w wojnie 
z Turkami i z protestantami w Rzeszy. Dopiero ten traktat 
pokojowy umożliwił Karolowi wystąpienie przeciwko prote-
stanckim książętom Rzeszy i utworzonemu przez nich opo-
zycyjnemu Związkowi Szmalkaldzkiemu. Jednak zwycięstwo 
cesarza nad stronnictwem protestanckim pod Mühlbergiem 
nad Elbą w kwietniu 1547 r. okazało się triumfem krótkotrwa-
łym. Już w 1552 r. elektor saski Maurycy (który jeszcze przed 
Mühlbergiem popierał Karola V) oraz król Francji Henryk II, 
następca Franciszka I, podpisali traktat w Chambord, mający 
złamać dominację Habsburgów w Europie. A ponieważ i inni 
niemieccy książęta, niezależnie od wyznania, nie mieli zamiaru 
dłużej akceptować militarnego i politycznego zwierzchnictwa 
cesarza, Karol V został wysadzony z siodła zarówno w Niem-
czech, jak i w całej Europie.

W obliczu śródziemnomorsko-środkowoeuropejskiego 
antagonizmu Habsburgów i Walezjuszów, który za życia 
Erazma jednoznacznie zdominował politykę międzynaro-
dową w Europie, wschodnio- i północnoeuropejski układ sił 
miał póki co znaczenie raczej marginalne. Dotyczy to przede 
wszystkim Skandynawii, gdzie koniec średniowiecza przyniósł 
też kres dominacji Danii, a musiało minąć jeszcze ponad sto 
lat zanim na początku XVII w. Szwecja pod przywództwem 
Gustawa II Adolfa (1594–1632) stała się na tyle silna, by zdo-
minować południowe wybrzeże Bałtyku, a wkrótce potem 
wkroczyć do Niemiec, stając się dzięki temu od razu wiodą-
cym graczem na europejskiej scenie politycznej. Podobna była 
sytuacja królestw na Wyspach Brytyjskich, choć tu wynikało to 
z innych przyczyn niż w północnej Europie. Wprawdzie król 
Anglii Henryk VIII Tudor był władcą wpływowym, zoriento-

Erazm i tendencje polityczne jego epoki



108

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

wanym w układzie sił na kontynencie i bynajmniej nie stronił 
od wtrącania się w tamtejsze spory polityczne, na przykład 
w sprawie Lutra początkowo stanął po stronie Rzymu, co przy-
niosło mu papieską Złotą Różę i tytuł defensor fidei. Wydaje 
się również, że za przyczyną humanistycznego i teologicznego 
wykształcenia Henrykowi VIII było spośród władców euro-
pejskich najbliżej do Erazma. Książę humanistów nawiązał 
zresztą bliskie kontakty z dworem Tudora podczas swego 
trzeciego pobytu w Anglii, a europejscy intelektualiści mieli 
nadzieję, że rządy Henryka VIII zapoczątkują nowy złoty wiek. 
Ponadto wydarzenia po drugiej stronie kanału żywo intereso-
wały Holendrów i Burgundczyków – poczynając od władców, 
poprzez intelektualistów, a na zwykłych mieszkańcach skoń-
czywszy. Niemniej dawno już minęły czasy oficjalnej obecności 
militarnej Anglii na kontynencie, jak podczas wojny stuletniej 
(1339–1453). Anglia wkroczyła w fazę zdystansowanej polityki 
zagranicznej wobec Europy, którą to postawę niecałe sto lat 
później tak wychwalał Wiliam Szekspir (Ryszard II, akt 2, sc. 1) 
w obrazie oddalonej wyspy:

His fortress built by Nature for herself
Against infection and the hand of war, 
This happy breed of men, this little world,
This precious stone set in the silver sea,
Which serves it in the office of a wall,
Or as a moat defensive to a house,
Against the envy of less happier lands,
This plot, this earth, this realm, this England5.

Europa Środkowo-Wschodnia – czyli obszar współistnie-
nia chrześcijaństwa rzymskiego i wschodniego – jeszcze przez 
wiele następnych pokoleń prowadzić miała własne życie, nie-
zależne od układów pomiędzy państwami Europy Zachodniej 
i Środkowej. Za życia Erazma zapadały tam rozstrzygnięcia 
częstokroć niedostrzegane przez współczesnych, mające jed-

5 „Warownia, którą natura sobie samej wzniosła / Przeciw zarazie i wojny 
napadom – / Ten szczęsny naród, ten w treści świat cały, / Ten klejnot w srebrnym 
osadzony morzu, / Które pod kręgiem otacza, jak szaniec / Lub jak obronny 
przekop wkoło zamku, / Przeciw zawiści mniej szczęśliwych krajów; / Ten błogi 
ogród, to berło, ta Anglia”; tłum. S. Koźmian, Warszawa 1973 (przyp. red.).



109

nak zadecydować o tamtejszym politycznym układzie sił na 
całe stulecia i pośrednio oddziałujące jeszcze po dziś dzień. 
W latach 20. XVI w. nieoczekiwanie została bowiem zaprze-
paszczona zarysowująca się pod koniec poprzedniego stulecia 
możliwość stworzenia znaczącego związku państw – złożonego 
z Polski, Czech i Węgier – pod rządami dynastii Jagiellonów. 
To z kolei stało się dla Habsburgów okazją do powiększe-
nia posiadłości i ekspansji na wschód i południowy wschód. 
W 1526 r. król Czech i Węgier Ludwik II Jagiellończyk wystąpił 
pod Mohaczem na Równinie Naddunajskiej przeciwko armii 
tureckiej ciągnącej z Petrovaradinu na Budę, gdzie stoczyła 
ona uprzednio zwycięską bitwę. Ludwik II przegrał przebie-
gające niezwykle dla niego pechowo starcie, ponosząc śmierć 
na polu bitwy. Jego spadkobiercą został Habsburg, Ferdynand, 
brat Karola V, sprawujący władzę w Austrii, który w 1515 r. 
poślubił księżniczkę Annę Jagiellonkę, siostrę młodo zmar-
łego króla Ludwika. Małżeństwo to było kolejnym z owych 
korzystnych mariaży, dzięki którym dynastia habsburska wże-
niła się w rodziny królewskie rządzące połową ówczesnego 
świata. Choć prawdę mówiąc w odróżnieniu od Czech, gdzie 
Ferdynand szybko opanował sytuację, korona węgierska była 
początkowo raczej wyzwaniem niż pewną zdobyczą. Turcy zajęli 
bowiem tymczasem trzy czwarte kraju, a i w pozostałej części 
Habsburg w wyniku podwójnej elekcji miał konkurenta, Jana 
Zápolyę, którego zdołał unieszkodliwić dopiero po trwają-
cych całe dziesięciolecia walkach. Niemniej fakt dziedziczenia 
przez Ferdynanda korony czeskiej i węgierskiej można uznać 
za wydarzenie na skalę powszechną, ponieważ tym samym 
Habsburgowie musieli uczestniczyć w konflikcie militarnym 
z Turkami, który z przerwami toczył się aż do XVIII w. Zara-
zem położono wówczas podwaliny pod władztwo trzech koron: 
austriackiej, czeskiej i węgierskiej, które jeszcze w XX w. 
dominowało nad terenami południowo-wschodniej Europy.

III

A Erazm? Jak postrzegał polityczną rzeczywistość epoki 
przemian, która w całej Europie tworzyła nowe fakty, kierując 

Erazm i tendencje polityczne jego epoki



110

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

się przy tym zupełnie nowymi zasadami? Co miało wpływ na 
kształtowanie się jego poglądów, kiedy wypowiadał się pytany 
o radę lub – jak w przypadku wspomnianych powyżej głównych 
pism politycznych – z własnego inicjatywy sięgał po pióro, aby 
zabrać głos jako intelektualista stojący poza głównym nurtem 
politycznej codzienności?

Ogólnie rzecz biorąc, współcześni Erazma postrzegali dzie-
jowy przełom jako wielość pojedynczych, często sprzecznych 
ze sobą procesów, wśród których trudno było im dostrzec 
łatwe do zdefiniowania tendencje czy trendy. Pod tym wzglę-
dem wiodące postacie – jak Karol V i król Francji Franci-
szek I, czy też wykształceni i wnikliwi obserwatorzy – jak 
Erazm z Rotterdamu, nie różnili się zasadniczo od tzw. Herrn 
omnes, jak często określano przeciętnego człowieka w ulot-
kach i broszurach, które w owym czasie całymi setkami tra-
fiały na kształtujący się właśnie rynek wydawniczy i tworzyły 
zalążki opinii publicznej. Na przykład Karol V zdawał sobie 
sprawę z tego, że powstawanie i umacnianie się samodzielnych 
władztw i państw oznaczało utworzenie nowego porządku 
europejskiego, niosąc ze sobą zagrożenie dla pozycji cesarza 
jako przywódcy świata chrześcijańskiego. Chcąc zapobiec tej 
nowożytnej partykularyzacji, cesarz sięgnął jednak po niewła-
ściwe – bo ostatecznie nieskuteczne – środki, a mianowicie 
po anachroniczną koncepcję uniwersalistycznego cesarstwa 
stojącego ponad pojedynczymi państwami. Zresztą w praktyce 
politycznej sam tę koncepcję podważał. Jako władca Hiszpa-
nii, Burgundii i Austrii w sytuacjach konfliktowych zawsze 
podejmował decyzje uwzględniające partykularne interesy 
danego kraju, co więcej, musiał tak postępować, jeśli nie chciał 
zburzyć fundamentów swej władzy i pozbawić się możliwości 
działania na arenie międzynarodowej.

Pod koniec życia Karol V musiał więc uznać, że jego kon-
cepcja cesarstwa poniosła klęskę. Dlatego też wyznaczając 
następców, jednoznacznie postawił na partykularyzm i interes 
pojedynczych państw. Hiszpania i Burgundia pod panowaniem 
jego syna Filipa II przeobraziły się w nowoczesne państwo, 
które miało stać się tak silne i potężne, że w obrębie nowego 
europejskiego systemu pluralistycznego żaden kraj nie mógł 
zagrozić jego hegemonii. Wkrótce Austria i korona cesarska 



111

przypadły bratu Karola, Ferdynandowi, który na tym funda-
mencie zbudował dominację Habsburgów w Rzeszy i Europie 
Środkowo-Wschodniej, co wyraźnie pokazuje, że odtąd także 
i tytuł cesarski miał służyć partykularnym interesom. A ponie-
waż mimo niezmordowanych prób Karolowi nie udało się 
stłumić reformacji Marcina Lutra, w Europie połowy XVI w. 
klęska stała się udziałem obu uniwersalistycznych ośrodków 
władzy: zarówno papiestwa, jak i cesarstwa.

Erazm patrzył na polityczny świat swojej epoki nie inaczej 
niż Habsburg. Nic w tym dziwnego, pochodzili przecież z tego 
samego dolnoburgundzkiego kręgu kulturowego i intelektu-
alnego6. Diagnoza księcia humanistów brzmiała tak samo jak 
cesarska i pokrywa się również z tezami stawianymi przez 
historyków, a mianowicie, że antagonizmy i partykularyzm 
wewnątrz chrześcijaństwa są szkodliwe. Erazm postrzegał 
chrześcijaństwo, podobnie jak cesarz, jako jedność i to nie 
tylko w sensie idealnym, ale także politycznym i społecznym: 
„Colliditur gens cum gente, civitas cum civitate, factio cum 
factione, Princeps cum Principe” („Szczep ściera się ze szcze-
pem, miasto z miastem, frakcja z frakcją, władca z władcą”)7. 
Temu partykularyzmowi przeciwstawiał populus Christianus, 
„lud chrześcijański”, obejmujący wszystkie gentes (szczepy, 
narody), jak również ecclesia, w której „jeden dom mają wszy-
scy” („eadem omneis habet domus”)8. Erazm dostrzegał też 
protonarodowe struktury i mechanizmy w zmaganiach euro-
pejskich mocarstw, które około 1500 r. toczyły się już w całej 
pełni: „Anglus hostis est Gallo, nec ob aliud nisi quod Gallus 
est” („Anglik jest wrogiem Francuza z tego tylko powodu, że 
ów jest Francuzem”)9.

Odpowiedzialnością za te frakcyjne podziały Rotterdam-
czyk obarczał przede wszystkim polityków Kościoła, w pierw-
szym rzędzie papieży w rodzaju Juliusza II, opętanych żądzą 
władzy. Politykę wojenną tego namiestnika Chrystusowego 

6 H. Schilling, The struggle for integrity and unity of Christendom, w: Charles V 
and his time (1500–1558), red. H. Soly, Antwerpen 1999, s. 285–363; W. Block-
mans, The Emperor’s subject, w: tamże, s. 227–284. 

7 Erasmus von Rotterdam, Ausgewählte Schriften..., t. 5, s. 398.
8 Tamże, s. 394.
9 Tamże, s. 428.

Erazm i tendencje polityczne jego epoki



112

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Erazm skrytykował ze zjadliwą ironią w napisanym w 1513 
lub 1514 r., czyli tuż po śmierci wojowniczego papieża: Dia-
logus, Julius exclusus e coelis10. Największe zniekształcenia 
chrześcijańskiego porządku politycznego opartego na jedności 
w Europie Erazm upatrywał tam, gdzie armie europejskich 
władców i mocarstw stawały przeciwko sobie pod chrześci-
jańskimi sztandarami: „vexilla crucem habent” („chorągwie 
noszą wizerunek krzyża”); „pugnat crux cum cruce, Christus 
adversus Christus bellieratur” („krzyż walczy z krzyżem, Chry-
stus prowadzi wojnę z Chrystusem”)11. Dostrzegał tu związek 
między politycznym i religijnym partykularyzmem a kształto-
waniem się tożsamości – związek, z którego wyłoniła się nowo-
żytna Europa – podzielona wyznaniowo, a w końcu Europa 
narodów. O dalekowzroczności Erazma świadczy jego krytyka 
wewnątrzchrześcijańskiej ideologizacji symboli religijnych, 
która nasilała się w wieku XVI, by osiągnąć szczyt wrogości 
w wojnach wyznaniowych na początku następnego stulecia, 
kiedy na polu bitwy stanęli naprzeciw siebie katolicy z Maryją 
na sztandarach i protestanci z krzyżem Chrystusa12.

Szansy na przezwyciężenie tendencji partykularnych 
w chrześcijaństwie Rotterdamczyk – inaczej niż cesarz – upatry-
wał w humanistycznym wychowaniu polityków i dostrzeganiu 
korzyści płynących z pokoju. Odpowiednie programy wypra-
cował we wspomnianych na początku pismach: Wychowaniu 
księcia chrześcijańskiego i Querela pacis. Ich polityczne credo 
polega w głównej mierze na chrześcijańsko-humanistycznej, 
optymistycznej wierze w to, że pokój i ład polityczny pomiędzy 
narodami i wewnątrz państw pojawi się sam z siebie, jeśli tylko 
będzie się głośno mówić o moralnych błędach sił zakłócają-
cych tenże pokojowy porządek. Dlatego należy pokazywać 
politykom, że wojna, swary, pęd do władzy są szkodliwe dla 
prawdziwego szczęścia i życia chrześcijańskiego. Tylko wtedy 
wszyscy – zarówno władcy, jak i poddani – zobaczyliby jasno 
to, co przesłoniła żądza władzy, a mianowicie, że poszczególne 

10 Tamże, s. 1 n.; krytyka Juliusza II także na s. 406 n., 410 n.
11 Tamże, s. 410, 412.
12 H. Schilling, Die konfesionellen Glaubenskriege...; ogólnie na temat epoki 

por. tenże, Konfessionalisierung und Staatsinteressen. Internationale Beziehungen 
1559–1660, Paderborn 2006.



113

narody czy państwa Europy tak naprawdę są jedynie gentes/
szczepami jednego niepodzielnego ludu chrześcijańskiego 
(populus Christianus) i w związku z tym ludzie mówiący róż-
nymi językami i o różnej przynależności państwowej są ni 
mniej, ni więcej jak braćmi i siostrami w Chrystusie.

O ile cesarz dążył w swoich działaniach politycznych do 
włączenia poszczególnych krajów w obręb chrześcijańskiego 
cesarstwa uniwersalistycznego i w razie potrzeby używał przy 
tym swych niemieckich, włoskich i hiszpańskich armii zacięż-
nych, o tyle Erazm obserwował burzliwe wydarzenia z per-
spektywy gabinetu uczonego, by demaskować ich wewnętrzne 
sprzeczności i w oparciu o to poszukiwać dla siebie i wszyst-
kich ludzi dobrej woli koncepcji i instrumentów pomocnych 
w przezwyciężaniu powstałych antagonizmów i wrogości. Cho-
dziło mu o poskromienie nowej potęgi partykularnych państw 
i ich zmagań o hegemonię w Europie oraz ratowanie w ten 
sposób zagrożonego pokoju na kontynencie.

Podobnie jak dla cesarza i większości współczesnych rów-
nież dla Erazma pojęcia pokój i chrześcijaństwo były jesz-
cze w zasadzie tożsame. Dlatego też postrzegał Turków jako 
obcych i wrogów. Ofensywę Imperium Osmańskiego na Bałka-
nach i w basenie Morza Śródziemnego mógł zatem pojmować 
wyłącznie jako zagrożenie pokoju w Europie, który dla niego 
był pokojem między chrześcijanami. Niemniej wizerunek 
Turków u Erazma różni się istotnie od rozpowszechnionego 
w owym czasie stereotypu. Bowiem w odróżnieniu od poli-
tycznych i kościelnych propagandystów, którzy bez względu 
na wewnątrzchrześcijańskie antagonizmy – a może właśnie 
za ich przyczyną – agresywnie oddzielali świat chrześcijański 
od pogańskich i jakoby szczególnie okrutnych Turków, dla 
Erazma wyzwanie, jakim było Imperium Osmańskie, służyło 
przede wszystkim do ukazania chrześcijanom ich własnych 
wad: „si cupimus Turcas ad Christi religionem adducere, 
prius ipsi simus Christiani” („jeśli chcemy Turków uczynić 
chrześcijanami, stańmy się nimi najpierw sami”)13. Erazm 
nie odniósł bezpośredniego sukcesu, tak jak nie odniósł go 
Karol V. Podobnie jak cesarz i jego koncepcja uniwersali-

13 Erasmus von Rotterdam, Ausgewählte Schriften..., t. 5, s. 442. 

Erazm i tendencje polityczne jego epoki



114

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

stycznego cesarstwa, które miało objąć i spacyfikować cały 
kontynent, tak samo Erazm i jego wizja zjednoczonej Europy 
byli z historycznego punktu widzenia anachroniczni. Żadna 
z tych koncepcji nie mogła wytyczyć kierunku rozwoju ówcze-
snej rzeczywistości politycznej i zaprowadzić w niej porządku, 
ponieważ coraz większe znaczenie przypadało partykularnym, 
a wkrótce także coraz bardziej zlaicyzowanym siłom epoki 
nowożytnej. To z kolei prowadziło do rozdrobnienia i auto-
nomii poszczególnych elementów w ówczesnym układzie sił. 
Nowy ład i pokój w Europie były w najbliższym czasie możliwe 
jedynie na bazie suwerenności poszczególnych krajów, a także 
w oparciu o dążenie do realizacji interesów państw nowożyt-
nych. I nawet kościelna jedność, o której Erazm tak często 
mówił jako o więzach spajających poszczególne szczepy euro-
pejskie, była w gruncie rzeczy fikcją. Kiedy w 1517 r. Rotter-
damczyk pisał: „Pyrenaei montes Hispanos a Gallis sejungunt, 
at iidem non dirimunt Ecclesiae comunionem” („Pireneje 
odzielają Hiszpanów i Francuzów, ale nie likwidują kościelnej 
wspólnoty”)14, oba Kościoły – we Francji i Hiszpanii – już od 
dawna były na najlepszej drodze do wykształcenia się odręb-
nych struktur kościelnych. Bowiem także i Kościół dzielił się 
na partykularne struktury wedle politycznych granic władztw 
lub państw. W tym samym roku, w którym Erazm tworzył ów 
idealny obraz Kościoła, Marcin Luter napisał 95 tez, co jak 
wiadomo, zainicjowało ruch reformacyjny. Z historycznego 
punktu widzenia był to jedynie kolejny krok na drodze do 
rozdrobnienia Europy i chrześcijaństwa, którego symptomy 
były widoczne już wcześniej, z czego Erazm zdawał sobie 
sprawę, mimo że idealizował chrześcijańską jedność i często 
o niej mówił. Niemniej działalność Lutra i innych reformato-
rów, przede wszystkim Zwingliego w Zurychu, a potem Kal-
wina w Genewie, była dla tej tendencji dodatkowym bodź-
cem, który doprowadził do konfesjonalizacji15 Kościołów 
i społeczeństw Europy, dostarczając im odrębnych doktryn 
i dogmatyki. Erazm nie poszedł za ich przykładem. Także 

14 Tamże, s. 430.
15 Na temat definicji i znaczenia kluczowego w badaniach Heinza Schillinga 

terminu „konfesjonalizacja” zob. przyp. 21 w eseju Karol V i religia – zmagania 
o czystość i jedność chrześcijaństwa.



115

wielu z jego uczniów i zwolenników przez całe dziesięciolecia 
uparcie odmawiało przyłączenia się do tej czy innej wyzna-
niowej frakcji, ale pod koniec XVI w. również i humaniści 
nie mogli już dłużej opierać się tendencji do rozdrobnienia 
i partykularyzmu.

Obecnie, gdy w Europie konflikty między wyznaniami 
chrześcijańskimi zdarzają się już zupełnie wyjątkowo i normą 
stała się tolerancja religijna, a w stosunkach między państwami 
i narodami dominują nie wojna i siłowe zmagania, lecz poko-
jowa współpraca i porozumienie, anachroniczność politycz-
nych poglądów Erazma z Rotterdamu stała się ich zaletą. Jego 
rady i koncepcje, które w pierwszej połowie XVI w. wydawały 
się naiwne czy zgoła utopijne, dzisiaj – przynajmniej w Euro-
pie – są od dawna uznanymi i oczywistymi wytycznymi poli-
tyki, zarówno w stosunkach między Kościołami i religiami, jak 
i między państwami i narodami. Wyjaśnia to także, dlaczego 
obecnie to Erazm i humaniści, tak długo odgrywający raczej 
rolę dziwolągów, pozostających na uboczu prądów kultu-
rowych i intelektualnych dominujących w dziejach Europy, 
wydają nam się o wiele bardziej aktualni niż Machiavelli i pro-
testanccy czy katoliccy reformatorzy, jak Marcin Luter czy 
Ignacy Loyola, których nauki – zmierzające do zwiększenia 
władzy politycznej czy pogłębienia separatyzmu wyznaniowego 
– dominowały przez całe stulecia.

Erazm i tendencje polityczne jego epoki



116

1

Wyobraźmy sobie przez chwilę, że zadanie podsumowania 
dwóch mileniów historii chrześcijaństwa przypadło nie dzi-
siejszemu społeczeństwu i współczesnej scientific community, 
ale pokoleniu naukowców i intelektualistów z przełomu XIX 
i XX w.! Sala senatu tego uniwersytetu byłaby obsadzona 
zupełnie inaczej niż dzisiaj – prawdopodobnie zabrakłoby 
miejsc siedzących, a upragnione bilety oddano by do dyspo-
zycji najważniejszych osobistości w mieście. Również treść 
cyklu wykładów wyglądałaby około 1900 r. zupełnie inaczej niż 
program zaproponowany przez organizatorów w 2000 r. i zaty-
tułowany: „Co przyniosło nam chrześcijaństwo?” Przynajmniej 
na pruskim Uniwersytecie Fryderyka Wilhelma w Berlinie 
w centrum zainteresowania znalazłoby się nie tyle chrześci-
jaństwo, co reformacja i osiągnięcia protestantyzmu. Ówcześni 
intelektualiści byli bowiem zafascynowani, czy wręcz obsesyj-

* Jest to w dużym stopniu niezmieniony tekst wykładu, który wygłosiłem 
20 VI 2000 r. Zrezygnowałem z rozbudowanego aparatu naukowego. Przypisy 
podają tylko najpotrzebniejsze przykłady i odsyłacze, często do moich wcze-
śniejszych artykułów, które z reguły zawierają obszerne przypisy odnoszące się 
do stanu dyskusji i literatury przedmiotu. Znaczenie chrześcijaństwa dla euro-
pejskiego typu cywilizacji jest także tematem dwu moich monografii: Die neue 
Zeit. Vom Christenheitseuropa zum Europa der Staaten, 1250–1750, Berlin 1999 
oraz Aufbruch und Krise. Deutschland 1517–1648, Berlin 1988 (Siedler Deutsche 
Geschichte, 4), zwł. s. 267–312. (Tłumaczenie na podstawie: Die Konfessionali-
sierung des lateinischen Christentums und das Werden des frühmodernen Europa 
– Modernisierung durch Differenzierung, Integration und Abgrenzung, w: Was hat 
uns das Christentum gebracht? Versuch einer Bilanz nach zwei Jahrtausenden, 
red. R. Schröder, J. Zachhuber, Münster–Hamburg–London 2003, s. 97–115 – 
przyp. red. nauk.).

Konfesjonalizacja chrześcijaństwa 
łacińskiego i kształtowanie się 
wczesnonowożytnej Europy –

modernizacja poprzez zróżnicowanie,
integrację i separację*



117

nie zainteresowani, antypapieską rewolucją rozpoczętą przez 
Lutra i innych reformatorów. Sięgało to daleko poza ścisły krąg 
fachowców, wystarczy wspomnieć Tomasza Manna, Maksa 
Webera, Ernsta Troeltscha czy Georga Jellinka. A już zupełnie 
nie do pomyślenia byłaby zapowiedź wykładu o historii chrze-
ścijaństwa XVI i XVII w., w której nie pada pojęcie „reforma-
cja”, a zamiast niego świadomie używa się wyznaniowo neutral-
nego tytułu „Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego”. 
By zrozumiale pokazać przemiany, jakie zaszły zarówno 
w badaniach nad tą problematyką, jak i w ich założeniach 
teoretycznych i metodologicznych, pomocne będzie umiejsco-
wienie niniejszych rozważań w historiografii i historii nauki.

I. Analiza wyjściowa: historiografia 
i historia nauki

Wykład i teza odnoszą się do połowy drugiego tysiąclecia 
historii chrześcijaństwa, mówiąc najogólniej do dwu stuleci 
między 1450 a 1650 r. Ograniczają się do obszaru chrześcijań-
stwa łacińskiego, zrazu rzymskokatolickiego, a potem wielo-
wyznaniowego, które jako typ cywilizacji określam mianem 
„łacińskiej Europy” i odróżniam od innego typu cywilizacji 
na kontynencie, ukształtowanego pod wpływem wschodniego 
chrześcijaństwa bizantyńsko-prawosławnego, wykazującego 
wyraźnie odmienności strukturalne, szczególnie w zakresie 
stosunków między państwem a Kościołem, czy – mówiąc sze-
rzej – pod względem profilu socjoreligijnego i wynikających 
z niego świeckich struktur i procesów w dziejach powszechnych.

Trudno byłoby znaleźć drugą epokę w historii chrześci-
jaństwa łacińskiego, która za życia ostatniego pokolenia 
doświadczyłaby równie dramatycznej reinterpretacji jak dwa 
wymienione stulecia, których apogeum był wiek XVI, okre-
ślany, przede wszystkim w dziejach Niemiec i przez niemiecką 
historiografię mianem stulecia reformacji – zrazu w ramach 
samookreślenia się protestantów współczesnych Lutrowi, 
a następnie, w zaostrzonej i upolitycznionej formie przez dzie-
więtnastowieczny tzw. Kulturprotestantismus. Taki obraz histo-
rii Niemiec pozostał aktualny także po II wojnie  światowej. 

Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego



118

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Opierał się on jak wiadomo na historycznej i historiozoficznej 
interpretacji dokonanej przez dwu słynnych profesorów ber-
lińskiego Uniwersytetu Fryderyka Wilhelma. Filozof Georg 
Wilhelm Friedrich Hegel w Vorlesungen über die Philosophie 
der Weltgeschichte (Wykładach z filozofii dziejów), w części 
Die germanische Welt (Świat germański) utożsamił luterańską 
reformację z nowożytnością. W jego ujęciu Luter utorował 
drogę nowożytnej zasadzie subiektywizmu i indywidualizmu, 
a dzięki temu pomógł jednostce w uświadomieniu sobie, „że 
wypełniona jest duchem bożym”. Później chodziło już tylko 
o rozwój: „Czas odtąd (tzn. od reformacji) do naszych cza-
sów nie miał innego zadania jak tylko rozwinąć tę zasadę 
i wcielić ją w świat”. Tę historiozoficzną tezę podbudował 
historycznie, a zarazem upolitycznił historyk Leopold von 
Ranke (1795–1886), którego sześciotomowe dzieło Deutsche 
Geschichte im Zeitalter der Reformation (Historia Niemiec 
w epoce reformacji) można było znaleźć w bibliotece każdego 
wykształconego mieszczanina ery wilhelmińskiej. Interpretacja 
Rankego połączyła luterańską reformację i niemiecką historię 
narodową, ponieważ sławiła reformację jako niemiecki wkład 
w proces realizowania się absolutu. W perspektywie dziejów 
powszechnych Niemcy były dla Rankego krajem, „gdzie [już 
od średniowiecza – H.S.] uwidoczniło się głębokie mistyczne 
ujęcie religii” i gdzie w XVI w. „poprzez protestantyzm reli-
gia stała się sprawą wewnętrznych przekonań”. Dlatego też 
Ranke uważał Niemców za naród, „który najwytrwalej i z naj-
większą suwerennością zajmował się sprawami kościelnymi 
i religijnymi”1.

Ten kierunek interpretacyjny rozwinięto w okresie Nie-
miec wilhelmińskich i Republiki Weimarskiej. Mieści się 
w nim zarówno renesans popularności myśli Lutra, jak i teza 
Maksa Webera o monopolu protestantyzmu – a w szczegól-
ności kalwinizmu – na modernizację. Jeśli zaś chodzi o prak-
tyczną organizację nauki i badań, to program zaproponowany 

1 G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, wyd. 
G. Lasson, t. 4: Die Germanische Welt, Leipzig 1944, s. 880 n.; L. von Ranke, 
Aus Werk und Nachlass, t. 2: Ü ber die Epochen der neueren Geschichte, wyd. 
T. Schieder, H. Berding, München–Wien 1971, s. 295; t. 4: Vorlesungseinleitun-
gen, wyd. V. Dotterweich, W.P. Fuchs, München–Wien 1975, s. 131.



119

przez Hegla i Rankego realizowało przede wszystkim utwo-
rzone pod koniec XIX w. Towarzystwo Historii Reformacji 
(Verein für Reformationsgeschichte)2. Czasopismo naukowe 
publikowane przez to stowarzyszenie, założone w 1909 r., a po 
II wojnie światowej przeobrażone we wspólne przedsięwzię-
cie niemiecko-amerykańskie, zawiera jeszcze ten program 
w podtytule: „Archiv für Reformationsgeschichte. Interna-
tionale Zeitschrift für die Erforschung der Reformation und 
ihrer Weltwirkungen” (Archiwum reformacji. Czasopismo 
międzynarodowe poświęcone badaniom nad reformacją i jej 
światowym oddziaływaniem), albo też – jak brzmi nieco zawę-
żająca jego znaczenie wersja amerykańska – „...its significance 
in world affairs”3. W centrum zainteresowania niemieckich 
teologów, filozofów, historyków i socjologów stało nie chrze-
ścijaństwo, ale jego – jak zakładali – najdoskonalsza forma 
wyznaniowa: protestantyzm pojmowany jako wynik rewolucji 
religijnej wybuchłej na wschód od Łaby, a skierowanej prze-
ciwko Rzymowi i pozostającym pod jego wpływem terytoriom 
zachodnim, nad Renem, Menem i Dunajem, już wcześniej 
poddanym wpływom kultury łacińskiej.

Postawa dawniejszej historiografii zajmującej się epoką 
wczesnonowożytną i stawiającej w centrum uwagi dzieje 
reformacji i Niemiec, osiągnęła swoje apogeum – o ironio! 
– w enerdowskiej historiografii marksistowskiej, a ściślej 
mówiąc, w autorytatywnie sformułowanej tezie Maksa Stein-
metza o rewolucji wczesnoburżuazyjnej. Ów rewolucjonistycz-
no-historiozoficzny wariant mitu reformacji napotkał jednak 
w końcu zasadniczy sprzeciw. Na początku lat 70. XX w. rozpo-
częła się w nauce historycznej zwróconej ku historii społecznej 
i socjologii religii całkowita reinterpretacja, która ostatecznie 
skoncentrowała się w tezie o konfesjonalizacji4. Wynikające 

2 Por. B. Moeller, Der Verein für Reformationsgeschichte. Vergangenheit-Ge-
genwart-Zukunft, „Archiv für Reformationsgeschichte” 68, 1977, s. 284–301.

3 Więcej tamże, s. 296 n.
4 Opracowywany przez W. Reinharda i H. Schillinga od końca lat 70. XX w. 

paradygmat konfesjonalizacji wywołał w tym czasie prawdziwy zalew polemik 
i opracowań naukowych. Wymienię tylko trzy niedawno opublikowane tomy 
zbiorowe: Konfessionalisierung in Ostmitteleuropa. Wirkungen des religiösen Wan-
dels im 16. und 17. Jahrhundert in Staat, Gesellschaft und Kultur, red. J. Bahlcke, 
A. Strohmeyer, Stuttgart 1999; Drei Konfessionen in einer Religion. Beiträge 

Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego



120

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

z niej wnioski przyjęto nie bez protestów, niemniej poddano 
wnikliwej dyskusji na forum międzynarodowym. Można je 
streścić, formułując dwie uzupełniające się tezy.

1. Opisany powyżej niemiecki narodowy punkt widzenia na 
reformację prowadzi do przeceniania jej znaczenia dla historii 
powszechnej. Reformacja nie była początkiem, lecz kulmi-
nacją rozpoczętego w późnym średniowieczu i trwającego aż 
do początków XVII w. temps de réformes (Jean Delumeau5). 
„Reformacja – tak brzmi najradykalniej sformułowane podsu-
mowanie wyników badań, wybrane z moich wypowiedzi w tej 
dyskusji – zagubiła się gdzieś pomiędzy wyśledzonymi przez 
badania nad późnym średniowieczem początkami reformy 
Kościoła i form pobożności z XIV–XV w. a istotnie przeło-
mowymi przeobrażeniami z drugiej połowy XVI w., którymi 
mogła się pochwalić konfesjonalizacja”. Dlatego też konieczne 
stało się „pożegnanie z wzorcem interpretacyjnym, którego 
przez całe stulecia w zasadzie nie podawano w wątpliwość”6. 
Najważniejszym celem badań nad reformacją, prowadzo-
nych w kontekście historii powszechnej lub społecznej, jest 
dekonstrukcja mitu reformacji i pokazanie, że dostrzegane 
przez historyków XIX i początków XX w. światowe wpływy 
reformacji były bardziej oddziaływaniem jej mitu niż samych 
wydarzeń tym pojęciem określanych.

2. Druga teza, uzupełniająca koncepcję podważającą zna-
czenie reformacji jako przełomu epok, głosi, że przemiany 
strukturalne czy też kluczowe wydarzenia inspirowała nie tyle 

zur Geschichte der Konfesionalisierung im Herzogtum Berg vom 16. bis zum 18. 
Jahrhundert, red. B. Dietz, S. Ehrenpreis, Köln 1999; Konfessionalisierung und 
Region, red. P. Frieß, R. Kießling, Konstanz 1999. Obszerne informacje na temat 
literatury przedmiotu w: ‘Konfessionsbildung’ und ‘Konfessionalisierung’ – ein Li-
teraturbericht, „Geschichte in Wissenschaft und Unterricht” 42, 1991, s. 447–463, 
779–794; Konfessioneles Zeitalter, tamże, 48, 1997, s. 350–370, 618–627, 682–694, 
748–766; zob. też tamże, 52, 2001, s. 346–371 oraz tamże, 53, 2003, s. 538–558, 
625–640, 691–702.

5 Zob. tłum. pol.: J. Delumeau, Reformy chrześcijaństwa w XVI i XVII w., 
t. 1: Narodziny i rozwój reformy protestanckiej, tłum. J.M. Kłoczowski; t. 2: Ka-
tolicyzm między Lutrem a Wolterem, tłum. P. Kłoczowski, Warszawa 1986 (przyp. 
red. nauk.).

6 H. Schilling, Reformation und Umbruch oder Gipfelpunkt eines Temps 
Réformes?, w: Die Frühe Reformation in Deutschland als Umbruch, red. B. Moel-
ler, Gütersloh 1997 (Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte, 199), 
s. 13–34.



121

sama reformacja, co rozpoczynająca się w połowie XVI w. 
konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego. Oczywiście 
nie byłoby to możliwe bez – mówiąc patetycznie – poczynań 
mnicha z Wittenbergi i rewizja historii reformacji nie ozna-
cza pominięcia aspektu chronologicznego i wydarzeniowego. 
Jednakże z perspektywy procesu dziejowego, czy też teorii 
historiografii, nie jest bez różnicy czy – jak w heglowskiej 
linii interpretacyjnej – przełomowość przypisuje się samemu 
impulsowi, czy też raczej wytworzonym wskutek niego struk-
turom. Bowiem z aktualnie przyjętego punktu widzenia to 
nie protestantyzm, wszystko jedno w której z odmian, byłby 
motorem przemian społecznych, lecz konfesjonalizacja, czyli 
wyodrębnienie się z chrześcijaństwa łacińskiego trzech wza-
jemnie się wykluczających i przez całe dziesięciolecia krwawo 
zwalczających światopoglądów religijnych. Logicznym tego 
następstwem był podział na wiele nurtów i światopoglądów, 
chrześcijańskich i niechrześcijańskich, religijnych i ateistycz-
nych. Inaczej niż w tezie Maksa Webera o kalwinizmie, spo-
łeczne przemiany nowożytności czy też – odważmy się tutaj 
użyć ostro krytykowanej, ale pod względem analitycznej prze-
nikliwości i obrazowości niedoścignionej kategorii – moderni-
zacji łączą się nie z jednym wyznaniem czy grupą wyznaniową, 
ale z szerszym i logicznie bardziej abstrakcyjnym fenomenem 
– konfesjonalizacją.

W taki oto sposób po likwidacji heglowskiego utożsamienia 
reformacji z początkiem nowożytności oraz po reinterpretacji 
społecznej i kulturowej roli konfesjonalizacji – od hamulca 
do motoru nowożytnych przemian – konfesjonalizacyjna faza 
chrześcijaństwa łacińskiego między 1550 a 1650 r. zyskuje 
w oczach historyka nową jakość.

Na długiej drodze do nowoczesności, która rozpoczęła się 
w średniowieczu, a trzy stulecia później, poczynając od 1760 r., 
czyli w tzw. Sattelzeit (preludium7) nowoczesności doprowa-

7 Autor odwołuje się tu do określenia Sattelzeit stworzonego przez Rein-
harta Kosellecka i ogólnie przyjętego w niemieckiej historiografii. Odnosi się 
ono do okresu 1750–1850, w którym kształtowały się podstawy nowoczesności. 
Por. R. Koselleck, Semantyka historyczna, wybór i oprac. H. Orłowski, tłum. 
W. Kunicki, Poznań 2001. Sattelzeit jest pojęciem trudnym do przetłumaczenia 
na język polski. Zawsze możliwy dosłowny przekład może brzmieć: „czas siodła”. 

Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego



122

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

dziła do przełomu, okres końca XVI i początku XVII w. był 
czasem przyspieszonych zmian. Parafrazując pojęcie stwo-
rzone przez Reinharda Kosellecka, rzec można, że był to 
pre-Sattelzeit8. Potężny proces, który przez całe stulecia dogłęb-
nie przeobrażał w Europie państwa i społeczeństwa, poprowa-
dził ostatecznie ku nowożytnemu racjonalizmowi i moderni-
zacji. Tym samym debata nad początkami nowożytności i nad 
rolą, jaką odegrało we wspomnianych procesach chrześcijań-
stwo, została uwolniona od chronologicznego, przestrzennego 
i wyznaniowego ograniczenia tematyki do 1517 r., czyli do 
Lutra i Niemiec, a przeniesiona na poziom międzywyznanio-
wej komparatystyki społeczeństw europejskich.

II. Konfesjonalizacja jako modernizacja 
poprzez zróżnicowanie, integrację i separację – 

zarys roli chrześcijaństwa w historii kształtowania się 
nowożytnej Europy

Poniżej spróbuję przeanalizować kilka moim zdaniem 
szczególnie ważnych oddziaływań chrześcijaństwa w jego 
historycznej postaci, u schyłku XVI i w XVII w. podzielonego 
na kilka wyznań. Na wstępie muszę zaznaczyć, że – jak zaraz 
bliżej wyjaśnię – uważam perspektywę socjoreligijną za aspekt 
wprawdzie niezbędny i konieczny, ale niewystarczający dla 
zrozumienia dziejów dawnej Europy. Późnośredniowieczne 
przemiany systemowe i kształtowanie się świata nowożytnego 
– pomińmy tu drażniące słowo „modernizacja” – były efektem 
złożonego, mającego wiele przyczyn procesu. Dalej spróbuję 
wyodrębnić składnik socjoreligijny, przypisując mu zarazem 
znaczenie kluczowe. 

Dodatkowo Heinz Schilling modyfikuje określenie Kosellecka, mówiąc o Vorsat-
telzeit, czyli czasie poprzedzającym i przygotowujących okres Sattelzeit. Dlatego 
w niniejszym tekście tego pojęcia nie przetłumaczono, proponując jedynie tłu-
maczenie Sattelzeit jako „preludium” nowoczesności (przyp. tłum.).

8 Por. słynne wprowadzenie R. Kosellecka do Geschichtliche Grundbegriffe. 
Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, t. 1, Stuttgart 
1972, s. XIII–XXVII. O pre-Sattelzeit nowoczesności wspominam po raz pierwszy 
w: Aufbruch und Krise..., s. 313–370.



123

Potrzeba zwięzłości powoduje, że dzisiaj mogę uwzględnić 
jedynie niektóre aspekty bardzo szerokiego pola badawczego:

– systemowe i strukturalne uwarunkowania związku kon-
fesjonalizacji i modernizacji w Europie; 

– rolę konfesjonalizacji w epoce nowożytnej, a przede 
wszystkim w wykształconej wówczas interakcji między róż-
norodnością (czy partykularyzmem) a jednością Europy;

– znaczenie konfesjonalizacji w kształtowaniu zarówno 
indywidualnych, jak i społeczno-psychologicznych postaw 
ludzi w Europie nowożytnej.

1. Socjoreligijny profil Europy – dialektyczny charakter 
europejskiej laicyzacji

W przeciwieństwie do nowoczesnego świata, począwszy 
od czasów oświecenia i rewolucji francuskiej, w którym teo-
retyczno-systemowy rozdział Kościoła i państwa był konsty-
tutywną normą ładu społecznego, społeczeństwa średniowie-
cza i wczesnej nowożytności charakteryzowało strukturalne 
i funkcjonalne krzyżowanie się obu wymienionych obszarów. 
Wynikało to ze specyficznego, socjoreligijnego profilu Europy 
chrześcijaństwa łacińskiego. Z jednej strony typowe dla niego 
jest zazębianie się religii i społeczeństwa, czy też Kościoła 
i świeckich struktur państwa. Z drugiej strony jednak pro-
ces ten postępował nie w ramach statycznego monizmu, lecz 
dualizmu, dzięki któremu Kościół i państwo pozostawały 
odrębnymi tworami, niezależnie od tego, jak bliski był ich 
sojusz9. Tak sprawy ujmując, rzec można, że Europa właściwie 
od samego początku ukierunkowana była na laicyzację, dzięki 
której wykrystalizowało się nowoczesne, całkowicie niezależne 
od Kościoła i religii państwo oraz równie autonomiczne nowo-

9 Bardziej szczegółowo w: H. Schilling, Der religionssoziologische Typus Euro-
pa als Bezugspunkt inner- und interzivilisatorischer Gesellschaftsvergleiche, w: Ge-
sellschaften im Vergleich, red. H. Kaelble, J. Schriewer, Frankfurt am Main–New 
York 1999, s. 41–52. Na temat podstaw i skutków tego procesu zob. tenże, Die 
neue Zeit... Na temat paradygmatu konfesjonalizacji tenże, La „confessionalisa-
tion”, un paradigme comparatif et interdisciplinaire. Historiographie et perspectives 
de recherche, „Études Germaniques” 57, 2002, s. 410–420.

Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego



124

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

czesne społeczeństwo. Nie była ona bynajmniej procesem 
linearnym, lecz przebiegała fazowo. Okresy nasilonej laicy-
zacji występowały na przemian z czasem, kiedy zazębianie się 
struktur państwowych i kościelnych stawało się silniejsze i na 
pierwszy plan wysuwał się sojusz obu tych instytucji. W sumie 
laicyzacja nie rozwijała się agresywnie, jako ruch antyreligijny 
czy antyklerykalny, lecz w ścisłym związku z tradycjami reli-
gijno-kościelnymi. W ten sposób możliwe było przeniesienie 
istotnych postaw, tendencji i wzorców pochodzących ze struk-
tur kościelnych i systemów religijnych do świeckiego państwa 
i społeczeństwa. Jeszcze dziś, w czasach autonomicznej laic-
kości, można dostrzec ich wpływ. 

2. Konfesjonalizacja i powstanie 
nowożytnej Europy

W okresie między rokiem 1450 a 1650 historia stosunków 
państwa i Kościoła weszła w nowe stadium. Odznaczało się 
ono tym, że na plan pierwszy wysunęły się ponownie funk-
cje i struktury kościelno-religijne, a ich związek z procesami 
politycznymi i społecznymi znowu się zacieśnił. To przede 
wszystkim w epoce tzw. konfesjonalizacji, obejmującej – choć 
z różną intensywnością i w różnych formach – wszystkie euro-
pejskie społeczeństwa na początku XVII w., przemiany reli-
gijno-kościelne i polityczno-społeczne zespoliły się w potężny 
nurt. Na nowo uformował i zasadniczo zmienił on rzeczywi-
stość społeczną, prowadząc od średniowiecznych do wcze-
snonowoczesnych form organizacji kościelnej, politycznej, 
społecznej i kulturalnej. Proces konfesjonalizacji obejmował 
szereg głębokich przeobrażeń, dotyczących zarówno kwestii 
kościelno-religijnych oraz mentalnościowo-kulturalnych, jak 
też zagadnień państwowych, politycznych i społecznych. Ter-
min „konfesjonalizacja” oznacza zatem coś więcej niż tylko 
powstanie nowożytnych Kościołów jako instytucji, a nawet 
więcej niż „formowanie wyznań” w sensie kształtowania się 
systemów religijno-kulturalnych, między którymi widoczne są 
wyraźne różnice dogmatyczne w kościelnej doktrynie, obrządku 
i duchowości. Konfesjonalizacja była raczej fundamentalnym 
procesem o szerokim zasięgu. Dogłębnie przeobraził on życie 



125

prywatne i publiczne w Europie, przebiegając w ścisłym powią-
zaniu – choć czasem w przeciwnym kierunku – z procesem 
kształtowania się wczesnonowoczesnego państwa, a także 
formowania się nowożytnego, zdyscyplinowanego społeczeń-
stwa poddanych. To ostatnie w odróżnieniu od społeczeństwa 
średniowiecznego zorganizowane było nie fragmentarycznie 
– w oparciu o więzy personalne, ale całościowo – w oparciu 
o związki instytucjonalne. Ponadto konfesjonalizacja przebie-
gała równolegle do wykształcania się zaczątków nowoczesnego 
kapitalistycznego systemu gospodarczego.

Konfesjonalizacja badana w szerszym kontekście jawi 
się jako jeden z katalizatorów wczesnonowożytnego pro-
cesu transformacji, który przeobraził społeczeństwa stanowe 
dawnej Europy w nowoczesne, demokratyczne społeczeństwa 
industrialne obszaru północnoatlantycko-europejskiego. Przy 
czym siły kościelno-religijne, polityczne, społeczne i gospo-
darcze przyczyniły się do zaistnienia swoistego syndromu, 
tzn. zespołu w gruncie rzeczy odrębnych czynników, które 
we wzajemnych relacjach wyznaczały jednak ogólny kierunek 
przemian.

Tak więc konfesjonalizacja, od drugiej ćwierci XVI w. 
obecna już w zasadzie we wszystkich społeczeństwach i pań-
stwach europejskich, bynajmniej nie była hamulcem przemian 
społecznych, jak to przez długi czas przedstawiali (a czasem 
także nadal przedstawiają) historycy niebiorący pod uwagę 
ani socjoreligijnego profilu Europy, ani swoistej dialektyki 
laicyzacji. Wręcz przeciwnie, konfesjonalizacja była moder-
nizacją i to w niemal wszystkich obszarach życia publicznego 
i prywatnego – taki jest w każdym razie wynik intensywnej 
dyskusji prowadzonej od kilku lat przez historyków nowożyt-
ności w Europie i Ameryce.

Formowaniu i modernizacji podlegały w pierwszym rzędzie 
Kościoły, które wypracowały jednoznaczną, nowożytną defini-
cję swoich podstaw dogmatycznych, ujętą w wyznaniu wiary: 
Confessio Augustana, Helvetica, Gallicana czy też Professio 
fidei Tridentinae, by wymienić niektóre z nich. Rozwinął się 
również kościelny aparat urzędniczy, doszło do profesjonali-
zacji duchowieństwa, a w kilku wypadkach – przede wszystkim 
w kalwinizmie – do poszerzenia udziału gminy wyznaniowej 

Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego



126

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

w kwestiach kościelnych. Ponadto wykształciły się wydajne 
instancje kontrolne i dyscyplinujące – poczynając od prote-
stanckiego dyscyplinowania życia kościelnego, poprzez roz-
powszechnione we wszystkich Kościołach wizytacje, aż po 
inkwizycję, która bynajmniej nie była instytucją archaiczną 
i zacofaną. Modernizacji i formowaniu w duchu nowożytnym 
podlegały także państwo i społeczeństwo10. W ten sposób 
kształtowały się nowożytne państwa wyznaniowe (Konfession-
staaten). Na zewnątrz różniły się one panującym na ich tery-
torium wyznaniem lub przynajmniej odmiennością prawnej 
sytuacji Kościoła. Zarazem państwo wyznaniowe konsolido-
wało się wewnętrznie pod względem funkcjonowania instytucji 
i życia duchowego jego mieszkańców. Wprowadzenie nowo-
żytnej zasady suwerenności pozostawało w ścisłym związku 
z nierzadko gwałtownym i pełnym konfliktów procesem kon-
fesjonalizacji. Zarazem kształtowała się również nowożytna 
Europa mocarstw (Mächteeuropa), rodząca się wśród wojen 
religijnych i wyznaniowych, które – tutaj można jedynie pro-
wokacyjnie o tym wspomnieć – stanowiły nieodłączny składnik 
epoki konfesjonalizacji. Wojny te – czy nam się to podoba, 
czy nie – były niczym gwałtowne i potężne koło zamachowe 
nowożytnych procesów formotwórczych i modernizacyjnych 
również z tego powodu, że z czasem prowadziły do dekonfe-
sjonalizacji oraz autonomizacji w sferze polityki.

Powstało również ujednolicone, nowożytne, zdyscypli-
nowane społeczeństwo poddanych. Wreszcie – last but not 
least – zaznaczyły się nowożytno-nowoczesne formy w życiu 
małżeńskim, rodzinnym, wychowaniu i edukacji, roli kobiet 
w domu i sferze publicznej, a także nowe formy w myśleniu, 
emocjonalności i zachowaniu ludzi11. Jest to niezwykle szero-

10 Por. ważne dla tego zagadnienia studium: W. Reinhard, Geschichte der 
Staatsgewalt. Eine vergleichende Verfassungsgeschichte Europas von den Anfängen 
bis zur Gegenwart, München 1999.

11 Studia o kapitalnym znaczeniu dla tego zagadnienia przedłożyła ostatnio 
L. Schorn-Schütte, począwszy od wybranych rozdziałów habilitacji Evangeli-
sche Geistlichkeit in der Frühneuzeit, Gütersloh 1996; por. taż, „Gefährtin” und 
„Mitregentin”. Zur Sozialgeschichte der evangelischen Pfarrfrau in der Frühen 
Neuzeit, w: Wandel der Geschlechterbezeihungen zu Beginn der Neuzeit, red. 
H. Wunder, Ch. Vanja, Frankfurt am Main 1991, s. 109–153; taż, Evangelisches 
Kirchenrecht. Auswirkungen der Reformation auf die Rechtsstellung der Frau, 



127

kie i różnorodne pole badawcze, także w odniesieniu do kwe-
stii, jak głęboko w rzeczywistości sięgały te niezaprzeczalnie 
istniejące tendencje, czy też innymi słowy – na ile skuteczna 
była konfesjonalizacja.

Wszystkie te procesy stanowią w ten czy inny sposób 
integralne elementy nowożytnej tożsamości europejskiej. 
Dotyczy to na przykład wspomnianych wojen wyznaniowych 
i religijnych, które przybrawszy postać wojny trzydziestolet-
niej, przeobraziły się w kryzys ogólnoeuropejski. Należą one 
do traumatycznych doświadczeń, głęboko wrytych w tożsa-
mość nowoczesnych Europejczyków. Właśnie to doświad-
czenie – najczęściej funkcjonujące „jedynie” na poziomie 
podświadomości – wpływa na fakt, że bodaj nic, włączając 
w to dwudziestowieczne konflikty i wojny pomiędzy wro-
gimi sobie ideologiami, nie czyni dzisiejszego Europejczyka 
tak bezradnym i niezdolnym do racjonalnej analizy jak wła-
śnie wojny religijne i przemoc mająca swe źródło w religii. 
Wystarczy przypomnieć absurdalne ataki sprzed kilku lat 
na badaczkę kultury islamu Annemarie Schimmel, które 
pojawiły się przy okazji przyznania jej Nagrody Pokojowej 
Niemieckich Księgarzy12.

w: Frauenrechtsgeschichte, red. U. Gerhard, München 1996. Na temat zasięgu 
oddziaływania wyznania ewangelicko-reformowanego zob. H. Schilling, Früh-
neuzeitliche Formierung und Disziplinierung von Ehe, Familie und Erziehung im 
Spiegel calvinistischer Kirchenratsprotokolle, w: Glaube und Eid. Treueformeln, 
Glaubensbekenntnisse und Sozialdisziplinierung zwischen Mittelalter und Neu-
zeit, red. R. Prodi, München 1993, s. 199–235; tłum. pol.: Wczesnonowożytne 
formowanie i dyscyplinowanie małżeństwa, rodziny i wychowania w świetle kal-
wińskich protokołów rad kościelnych, w: tenże, Konfesjonalizacja. Kościół i pań-
stwo w Europie doby przednowoczesnej, tłum. J. Kałążny, posłowie H. Orłowski, 
Poznań 2010 (Poznańska Biblioteka Niemiecka, 32), s. 380–429. Ogólnie na 
temat genderowej historii reformacji zob. znane opracowania: L. Roper, Das 
fromme Haus. Frauen und Moral in der Reformation, Frankfurt am Main 1995; 
H. Wunder, „Er ist die Sonn’, sie ist der Mond”. Frauen in der Frühen Neuzeit, 
München 1992.

12 Bliższe informacje i przykłady w: H. Schilling, Die konfessionellen Glau-
benskriege und die Formierung des frühmodernen Europa, w: Glaubenskriege in 
Vergangenheit und Gegenwart, red. P. Herrmann, Göttingen 1996, s. 123–137; 
tłum. pol.: Konfesyjne wojny za wiarę a formowanie się wczesnonowożytnej Euro-
py, w: tenże, Konfesjonalizacja. Kościół i państwo w Europie..., s. 557–571; tenże, 
Krieg und Frieden in der werdenden Neuzeit – Europa zwischen Staatenbellizität, 
Glaubenskrieg und Friedensbereitschaft, w: 1648 – Krieg und Frieden in Europa, 
red. K. Bußmann, H. Schilling, t. 1: Politik, Religion, Recht und Gesellschaft, 

Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego



128

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Nie będę dłużej zatrzymywał się nad tym zagadnieniem. 
Zajmę się natomiast bliżej skutkami, które konfesjonalizacja 
niosła ze sobą dla zróżnicowania, partykularyzmu i jedności 
nowożytnej Europy.

Cechą charakterystyczną europejskiej nowożytności było 
i jest nieusuwalne napięcie między partykularyzmem a jed-
nością, jednostką a społecznością, zróżnicowaniem a jedno-
litością. Napięcie to – mówiąc metaforycznie – stanowi także 
jądro politycznej integracji poszczególnych europejskich kra-
jów i narodów. Jest to dziedzictwo rodzącej się nowożytności, 
przede wszystkim zaś – konfesjonalizacji13. 

Tego rodzaju napięcia można w Europie nowożytnej zaob-
serwować na wielu poziomach życia prywatnego i publicznego. 
Przede wszystkim jednak dotyczą one jednostki. Nieza leżnie 
bowiem od zapoczątkowanego w epoce renesansu i reformacji, 
a w pełni rozwiniętego w oświeceniu fenomenu autonomicznej 
osobowości, jednostka była i nadal pozostaje częścią szerszych 
struktur społecznych – rodziny, sąsiedztwa, korporacji, gminy 
świeckiej lub kościelnej, a w końcu narodu i społeczeństwa. Nie 
inaczej rzecz się miała z nowożytnymi Kościołami i grupami 
wyznaniowymi, które mimo podziałów, wrogości, a okresowo 
nawet zażartych konfliktów, zawsze stanowiły części jednej 
chrześcijańskiej wspólnoty i były tego faktu w pełni świadome. 
Ukazuje to dobitnie niekończący się ciąg dysput religijnych 
i prób ekumenicznego pojednania, jak również europejsko-
-chrześcijańskie poczucie wspólnoty w zetknięciu ze światem 

Münster 1998, s. 13–22; tłum. pol.: Wojowniczość i pokojowe usposobienie. 
Europa pomiędzy wojowniczością państw a zdolnością do rozwiązań pokojowych, 
w: tenże, Konfesjonalizacja. Kościół i państwo w Europie..., s. 590–606; ten-
że, La confessionalisation et le système international, w: L’Europe des traités de 
Westphalie. Esprit de la diplomatie et diplomatie de l’esprit, red. L. Bély, Paris 
2000, s. 411–428.

13 Obszerniej na ten temat zob. H. Schilling, Die Reformation und die Einheit 
Europas – die konfesionellen Identitäten als Wegbereiter von Partikularstaatlich keit, 
w: Standfester Glaube. Festschrift für J.F.G. Goeters, red. H. Faulenbach, Bonn 
1991, s. 37–46. Perspektywa historii europejskiej jest także szerzej uwzględniona 
w: tenże, Die neue Zeit... oraz tenże, The Europe of churches and confessions, 
w: Europa. The European idea and identity, from ancient Greece to the 21st cen-
tury, red. E. Bussière, M. Dumoulin, G. Trausch, Antwerpen 2001, s. 79–108. 
Por. też M. Lienhard, La Réforme de Luter et l’Europe: succès ou échec?, „Revue 
d’histoire et de philisophie religieuses” 75, 1995, s. 113–121.



129

niechrześcijańskim, czy to podczas obrony przed Turkami 
na Starym Kontynencie, czy w trakcie ekspansji zamorskiej. 
Także stosunki międzypaństwowe krajów i ludów europejskich 
naznaczone były odczuwanym równocześnie dążeniem do 
partykularyzmu i do wspólnotowości – zarówno na poziomie 
opartego na „interesie państwa” i „równowadze” nowożytnego 
systemu mocarstw, jak i w świecie klasycznych państw naro-
dowych w XIX i w pierwszej połowie XX w. Można przyjąć, 
że owo napięcie miedzy partykularyzmem a jednością jeszcze 
długo będzie współtworzyło systemy, o których dzisiaj rozmy-
ślamy, a które nastąpią po epoce państw narodowych.

Wszystko to pojawiło się już wraz z reformacją. Luter był 
postacią charyzmatyczną, potrafił zarówno zjednoczyć wokół 
siebie wielu ludzi, jak i wywoływał sprzeciw, chęć odcięcia się, 
a nawet wrogość i nienawiść. To, która z reakcji miała miejsce 
w danym regionie Europy, zależało od kontekstu geograficz-
nego, politycznego i kulturalnego. Tym samym więc z religij-
nego zróżnicowania Europy wynikały jednocześnie podziały 
polityczne, społeczne i kulturalne. Bądź też – mówiąc dokład-
niej – zaznaczający się od średniowiecza podział Europy na 
strefy kulturalne, państwa i bloki państw został mocniej zaak-
centowany i zyskał nowy, światopoglądowy wymiar.

W Niemczech i we wszystkich krajach związanych z nimi 
kulturowo i cywilizacyjnie – w Skandynawii, w krajach nadbał-
tyckich, czasami także w niektórych częściach Polski i połu-
dniowo-wschodniej Europy – wyznanie luterańskie stało się 
elementem integrującym. W Niemczech konsekwencją tego 
było wykształcenie się tożsamości religijno-kulturowej, ale 
nie państwowo-politycznej. Pod znakiem reformacji i fascy-
nacji Lutrem postępowało bowiem rozdrobnienie polityczne, 
a nawet zostało wzmocnione przez powstawanie Kościołów 
krajowych. Z kolei w krajach skandynawskich procesy kształ-
towania jednolitej tożsamości religijnej i państwowo-poli-
tycznej przebiegały równolegle i wzajemnie się wzmacniały. 
Podobne obserwacje można poczynić w odniesieniu do krajów 
południowo-wschodniej Europy, choć mamy tu do czynienia 
zaledwie z zalążkami wspomnianych wyżej procesów. Przebie-
gały one poniżej poziomu formowania państwa, jak na przy-
kład w reformacji słoweńskiej pod przywództwem  Primusa 

Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego



130

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Trubera, która poprzez tłumaczenie Biblii i protestancką pieśń 
kościelną wywołała nieśmiałe kiełkowanie słoweńskiej samo-
świadomości14.

Dopiero w połowie XVI w., gdy po zakończonym sukce-
sem soborze trydenckim konfesjonalizacja katolicka zaczęła 
przenikać do Rzeszy, wykształcił się tutaj potężny ruch, który 
położył kres trendowi do formowania się jednorodnej prote-
stanckiej tożsamości Niemców. Ponadto w niektórych, naj-
częściej małych państwach terytorialnych Rzeszy, przewagę 
zyskała konfesjonalizacja ewangelicko-reformowana. W rezul-
tacie Rzesza stała się w końcu trójwyznaniowa, co w 1648 r. 
zostało nawet zatwierdzone prawnie. Niemniej nadal stanowiła 
nadrzędną całość, wraz z Kościołem Rzeszy, który na małą 
skalę można postrzegać jako odbicie wielkiego europejskiego 
motywu jednoczesności partykularyzmu i wspólnotowości.

W przeciwieństwie do Europy Środkowej i Północnej, 
w krajach południowoeuropejskich, przede wszystkim w Hisz-
panii, a także we Włoszech, stosunek do protestantyzmu był 
od początku niemal wyłącznie negatywny, wyrażający dezapro-
batę, dystans lub nienawiść: Luter był postrzegany jako here-
tyk, a reformacja – pestis Germaniae. Również i w tej reakcji 
obronnej można dostrzec elementy integracji i poszukiwania 
tożsamości – zrazu negatywne, potem zaś, wraz z rozbudza-
niem się katolickiej konfesjonalizacji, również pozytywne. Tak 
kształtowała się – w swoistej kontrze – tożsamość śródziem-
nomorskiej, romańskiej Europy, odcinająca się od tożsamości 
protestanckiej, północno- i środkowoeuropejskiej, opartej na 
odnowionej Ewangelii i uniezależnieniu od Rzymu.

Między Europą katolicką, której przewodziła Hiszpania 
a Europą luterańską, podążającą za Niemcami, znalazły się 
państwa – również geograficznie leżące „pomiędzy” – gdzie 
nowa Ewangelia umacniała się na skutek odrębnych, choć 
wyraźnie inspirowanych przez Lutra procesów, bądź też, po 
długich wewnętrznych walkach, przewagę zdobywał katoli-

14 Ein Leben zwischen Laibach und Tübingen. Primus Truber und seine Zeit, 
red. R.-D. Kluge, München 1995. Ogólnie na temat wyznaniowej sytuacji na 
południowym wschodzie Europy zob. Frontiers of faith. Religious exchange and 
the constitution of religious identities, 1400–1750, red. E. Andor, I.G. Tóth, Buda-
pest 2001.



131

cyzm, dystansujący się jednak od Hiszpanii, a nawet się jej 
przeciwstawiający. Owa strefa przejściowa sięgała od północ-
nych Włoch (Wenecja), poprzez Szwajcarię, Francję i Nider-
landy aż do Wysp Brytyjskich (Anglii i Szkocji), które mimo 
tradycyjnie bliskich związków z Niemcami zadziwiająco mało 
przejęły z luterańskiej reformacji. 

Wywody te należałoby uzupełnić przykładem związków 
między tożsamością wyznaniowo-kulturalną a polityczno-na-
rodową, chociażby katolickiej tożsamości politycznej w Hisz-
panii, luterańskiej w Szwecji czy wielowyznaniowych tożsamo-
ści w Europie Środkowej, poczynając od Niderlandów poprzez 
Święte Cesarstwo Rzymskie Narodu Niemieckiego, na wyzna-
niowym zróżnicowaniu kantonów szwajcarskich kończąc15.

3. Udział religii i konfesjonalizacji w formowaniu 
indywidualnych i społeczno-psychologicznych struktur 

i predyspozycji

Pozwólmy, by literatura piękna rozproszyła mroki prze-
szłości. W opowiadaniu Our Friend Judith16 Doris Lessing 

15 Więcej na ten temat H. Schilling, Nationale Identität und Konfession in der 
europäischen Neuzeit, w: Nationale und kulturelle Identität. Studien zur Entwick-
lung des kollektiven Bewusstseins in der Neuzeit, red. B. Giesen, Frankfurt am 
Main 1991, s. 192–252; tenże, Konfesionelle und politische Identität im frühneu-
zeitlichen Europa, w: Nationale, ethnische Minderheiten und regionale Identitäten 
in Mittelalter und Neuzeit, red. A. Czacharowski, Toruń 1994, s. 103–124; tenże, 
Konfession und politische Identität im Europa der werdenden Neuzeit, „Conci-
lium – Internationale Zeitschrift für Theologie” 5, 1995, s. 480–486. Por. także 
monografię ważną również z punktu widzenia dzisiejszych problemów Irlandii: 
U. Lotz-Heumann, Konfessionalisierung in Irland. Religion, Gesellschaft und 
staatlich-politischer Wandel im 16. und in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts, 
Berlin–Nidderau 1998; taż, Abgrenzungsidentitäten im Irland des späten 16. und 
frühen 17. Jahrhunderts, w: Ständische und religiöse Identitäten in Mittelalter und 
früher Neuzeit, red. S. Kwiatkowski, J. Małek, Toruń 1998, s. 165–189; taż, Protes-
tantismus und nationale Identität. England und Irland im 16. und 17. Jahrhundert, 
w: Muster und Funktionen kultureller Selbst- und Fremdwahrnehmung. Beiträge 
zur internationalen Geschichte der sprachlichen und literarischen Expansion, red. 
U.-Ch. Sander, F. Paul, Göttingen 2000, s. 335–354. Na temat integrującej siły 
brytyjskiego antykatolicyzmu zob. R.G. Asch, An elected nation? Protestantismus, 
nationales Selbstbewusstsein und nationale Feindbilder in England und Irland von 
c. 1560 bis 1660, w: „Gottes ausgewählte Völker”, red. A. Mosser, Frankfurt am 
Main 2000, s. 117–141.

16 D. Lessing, Our friend Judith, w: taż, The temptation of Jack Orkney. Col-
lected stories, London 1978, t. 2, s. 7–26, tu s. 18.

Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego



132

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

opisuje niespodziewaną, zaborczą miłość, którą tytułowa 
bohaterka przeżywa pewnego lata w położonej na uboczu 
wiosce w Abruzzach. Uczucie to było dla niej wielkim, egzy-
stencjalnym wstrząsem, tym bardziej że w wiosce przetrwał 
jeszcze w niemal niezmienionej formie dawny europejski styl 
życia i myślenia. Tak więc urlopowiczka z północnej Europy, 
pogrążając się w miłości do Luigiego, zanurza się zarazem 
w obcy, niemalże egzotyczny świat.

Jak można się spodziewać po autorce z kręgu neorealizmu, 
nierówna miłość pozostaje ostatecznie niespełniona. Przyczyną 
tej porażki jest niemożliwa do przezwyciężenia odmienność 
psychologiczna, zarówno indywidualna, jak i społeczna, która 
ma kapitalne znaczenie także dla naszego tematu. Wywodzi się 
bowiem – czego zresztą autorka jest równie nieświadoma jak 
bohaterowie jej opowiadania – z konfesjonalizacji i jej wpływu 
na nowożytną tożsamość. Doris Lessing opisuje mianowicie 
nierówną parę w następujący sposób: Luigi, który rzecz jasna 
jest praktykującym katolikiem: „has no sense of guilt, but 
a sense of sine”, podczas gdy Judith, potomkini protestantów 
z północy: „has no sense of sine: but she has guilt”. Tę właśnie 
różnicę autorka podkreśla jeszcze dodatkowo poprzez wska-
zówkę, że świadomy grzechu Luigi w odróżnieniu od dręczo-
nej winą Judith jest „very healthy, and not neurotic”.

Chodzi mi tutaj o literacko przejaskrawiony głęboki wpływ, 
jaki religia czy też normy religijne i kościelne wpojone ludziom 
z Europy w trakcie wczesnonowożytnej konfesjonalizacji 
wywarły na ich mentalność, świadomość, myślenie i zachowa-
nie. Dotyczy to zarówno historii norm etycznych, jak i spojrze-
nia na instancje dyscyplinujące w poszczególnych Kościołach 
wyznaniowych z punktu widzenia historii społecznej i dziejów 
mentalności. Instytucje religijne i kościelne w większym jeszcze 
stopniu niż etatystyczne dyscyplinowanie społeczne państwa 
absolutystycznego odpowiadają za sformułowanie, umocnie-
nie, a przede wszystkim jednostkową internalizację nowego, 
nowożytnego uniwersum wartości i zachowań. Udział instan-
cji dyscyplinujących Kościołów wyznaniowych w formowaniu 
nowożytnej mentalności i zachowań wydaje się najbardziej 
oczywisty w wypadku kalwińskiego dyscyplinowania kościel-
nego, egzekwowanego przez prezbitrów czy consistores. Liczne 



133

studia monograficzne opisujące owo zagadnienie w kontekście 
Europy Środkowej i Zachodniej, oparte na starannie pro-
wadzonych i niejednokrotnie zachowanych bez uszczerbku 
protokołach prezbiterialnych17, ukazują wyraźnie, że w epoce 
konfesjonalizacji ten mocno zakorzeniony instytucjonalnie 
wariant „walki z grzechem” wywarł trwały wpływ na historię 
społeczną Europy. Miał też znaczący udział w kształtowaniu 
racjonalnego, wyrozumowanego i zdyscyplinowanego stylu 
bycia, który we wczesnej nowożytności stopniowo rozprze-
strzeniał się w Europie. Uważa się go za warunek konieczny 
udanej transformacji społeczeństwa stanowego dawnej Europy 
w nowoczesne, zurbanizowane społeczeństwo przemysłowe 
w epoce prymatu gospodarki. Gminy kalwińskie niestrudzenie 
walczyły z odstępstwami od ustalonych zasad wiary i światopo-
glądu, z niedbalstwem w wypełnianiu obowiązków kościelnych 
i religijnych, z kłótliwością, przemocą i oszustwem, brakiem 
umiarkowania, ostentacyjnym luksusem, ekscesami związa-
nymi z hazardem, tańcem i rozrywką, nieobyczajnością, strę-
czycielstwem i wiarołomstwem, z pijaństwem, nieczystością, 
lenistwem oraz wszystkimi innymi mniejszymi i większymi 
odstępstwami od norm nowego chrześcijańskiego kodeksu 
obyczajów i zachowań, przedefiniowanego i uformowanego na 
modłę nowożytną. Podejmując te niezmordowane działania 
formujące i normujące, gminy kalwińskie były prekursorkami 
nie tylko zwartego systemu religijnego i światopoglądowego, 
lecz również – a nawet przede wszystkim – kontrolowania 
emocji, rozsądnego i umiarkowanego stylu życia, wytrwałości 
i samodyscypliny, a także poczucia odpowiedzialności za życie 

17 Pomocne we wstępnej orientacji w bardzo ożywionych międzynarodo-
wych badaniach nad dyscyplinowaniem kościelnym i dyscyplinizacją są artykuły 
w następujących pracach: H. Schilling, Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung im 
frühneuzeitlichen Europa, Berlin 1994 (Zeitschrift für Historische Forschung, 
16); Institutionen, Instrumente und Akteure sozialler Kontrolle und Disziplinierung 
im frühneuzeitlichen Europa, red. H. Schilling, L. Behrisch, Frankfurt am Main 
1999. Najważniejsze opracowanie dot. reformowanych obszarów Szwajcarii to: 
H.R. Schmidt, Dorf und Religion. Reformierte Sittenzucht in Berner Landgemein-
den der Frühen Neuzeit, Stuttgart 1995. Por. w tym kontekście także przyczynek 
w „His orische Zeitschrift” 264, 1997, s. 675–691. Na temat równoległej dyscyplini-
zacji w ramach katolickiej konfesjonalizacji por. W.D. Myers, „Poor, sinning folk”. 
Confession and conscience in Counter-Reformation Germany, Ithaca NY 1996; 
O. Di Simplicio, Peccato, penitenzia, perdono, Siena 1575–1800, Mailand 1994.

Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego



134

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

własne oraz najbliższych – w małżeństwie, rodzinie i gminie, 
jak i za całe społeczeństwo.

Mniej liczne badania na temat anglikańskiej, luterańskiej 
czy katolickiej „dyscyplinizacji grzechu” wychodzą od innych 
podstaw teologicznych i instytucjonalnych. Wyłania się z nich 
jednak podobny obraz. Rozległa sieć jezuickich instytucji, 
podobnie jak kalwińskie consistoires oraz synody, przyczyniła 
się do wyraźnie zróżnicowanego społecznie upowszechnienia 
uformowanego już na sposób nowożytny sposobu myślenia 
i zachowania. Nowe formy przyjęły się wśród książąt i szlachty, 
u niedawno powstałej państwowej elity politycznej i kultu-
ralnej, jak również w miastach, natomiast niemal zupełnie 
nie wywarły wpływu na społeczeństwo wiejskie. Ważne dla 
długofalowych przemian okazały się przede wszystkim wątki 
wchłonięte przez społeczeństwo miejskie, do którego – jak 
stwierdził francuski historyk Louis Châtellier – jezuici wnieśli 
„suffisamment de nouveautés [...] sur le plan de la famille et 
de la société comme sur la manière de vivre la religion, pour 
inquiéter les tenants de la tradition”. Również w środowiskach 
katolickich, nie inaczej niż u luteranów, anglikanów czy kal-
winów, pojawiły się zapowiedzi konfesjonalizacji rozumianej 
jako dogłębna chrystianizacja całego społeczeństwa, zobowią-
zanie jednostek do samoanalizy i samokontroli, programowego 
łączenia religijnej wrażliwości oraz odpowiedzialnego sposobu 
życia w ramach chrześcijańsko-braterskiej wspólnoty, rodziny, 
Kościoła oraz wobec zwierzchności państwowej. O wszystkich 
Kościołach wyznaniowych powiedzieć można, że – choć róż-
nymi środkami i z różnym powodzeniem – reprezentowały 
„christianisme moderne” oraz „apparaissent, d’une certaine 
façon, à l’origine de l’esprit bourgeois en Europe”18.

III. Wnioski

Z konieczną zwięzłością starałem się opisać, jak z mojego 
punktu widzenia chrześcijaństwo, a konkretnie jego nowo-
żytna postać w okresie wyodrębniania się wyznań, wpłynęła 

18 L. Châtellier, L’Europe des dévots, Paris 1987, s. 127, 151.



135

na oblicze europejskiej nowożytności. Proces ten – trzeba to 
przyznać – prowadził zarówno do rozdarcia, jak i jedności.

1. Faza reformacji oraz konfesjonalizacji oznaczały w trwa-
jącej dwa tysiące lat historii chrześcijaństwa przede wszystkim 
podział jego łacińskiego korzenia na odmienne, a przez całe 
pokolenia nawet antagonistyczne, systemy religijne. Na skutek 
strukturalnych powiązań religii i polityki w dawnej Europie 
wyznania stały się wszechogarniającymi systemami świato-
poglądowymi, które stymulowały integrację bądź separację, 
zarówno wewnątrz społeczeństw, jak i pomiędzy nimi, co 
doprowadziło do uformowania się w Europie XVI i XVII w. 
wrogich bloków. Nie był to wprawdzie cel, ale na pewno sku-
tek reformacji, którego – jak widać z dzisiejszej perspektywy 
– nie sposób było uniknąć. Europa znalazła się już bowiem 
na drodze politycznej, ekonomicznej, społecznej i kulturowej 
dyferencjacji, a duchowe i materialne ramy, w których nowe 
wyznanie miało się przyjąć i przetrwać, były w poszczególnych 
regionach Europy bardzo różne.

2. Różnicowanie chrześcijaństwa łacińskiego oddziały-
wało modernizująco – przede wszystkim w samych państwach 
i poszczególnych terytoriach – na politykę, społeczeństwo, 
kulturę i mentalność. Przede wszystkim poreformacyjne 
struktury kościelne i systemy światopoglądowe uformowane 
pod wpływem wczesnonowożytnego procesu różnicowania 
się konfesji wspierały kształtowanie się i umacnianie wcze-
snonowoczesnego państwa. Ponadto przyczyniły się do prze-
kształcenia społeczeństwa feudalnego w stosunkowo homo-
geniczne wczesnonowoczesne społeczeństwo poddanych oraz 
– zwłaszcza na obszarach wolnych od rządów absolutystycz-
nych – do wytworzenia się wczesnonowożytnej burżuazji (Wirt-
schaftsbürgertum). Wreszcie, poprzez wychowanie i kontrolę, 
miały znaczący udział w upowszechnieniu zdyscyplinowanego 
i racjonalnego stylu zachowania i życia, które składają się 
na strukturę osobowości nowoczesnego człowieka; bez tych 
wyżej wspomnianych postaw nie do pomyślenia byłyby ani 
społeczeństwo przemysłowe, ani swoista liberalność w naszych 
codziennych relacjach międzyludzkich.

3. Zatem świeckie skutki konfesjonalizacji polegały przede 
wszystkim na partykularyzacji i autonomizacji – zarówno 

Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego



136

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

w państwie i społeczeństwie, jak w sferze prywatnej i osobi-
stej. Przyczyniło się to walnie do mobilizacji sił duchowych 
i materialnych poszczególnych narodów i państw Europy. 
Ponadto konfesjonalizacja stworzyła duchowo-intelektualne 
podłoże dla nowożytnego procesu formowania się tożsamo-
ści narodowej: czy to politycznej, czy – jak przede wszystkim 
w Niemczech – kulturowej. W dłuższej perspektywie wcze-
snonowożytny proces konfesjonalizacji był jedną z przyczyn 
wyodrębnienia się państw narodowych w XIX w. Zarazem 
jednak znacząco przyspieszył ostateczny rozpad feudalnych 
form życia publicznego i prywatnego dawnej Europy, który 
nastąpił pod koniec XVIII stulecia. Ich miejsce zajęły indy-
widualizm, liberalność i partycypacja, właściwe dla nowocze-
snego, otwartego społeczeństwa, które traktujemy dziś jako 
nieodzowną podstawę europejskiej integracji.

4. Wraz z procesem różnicowania wyznaniowego wytwo-
rzyły się nowe formy solidarności: w sferze prywatnej powstała 
nowożytna, związana uczuciowo rodzina. W Kościołach zwięk-
szyło się znaczenie wspólnoty parafialnej – najwcześniej u pro-
testantów, a wśród nich przede wszystkim w grupach wyzna-
niowych spoza Kościoła państwowego. W późniejszym okresie 
nowożytności to samo nastąpiło w katolicyzmie. Nawet w sto-
sunkach między państwami i narodami konfesjonalizacja przy-
niosła nie tylko wojny wyznaniowe, ale również nowe formy 
solidarności politycznej: przyspieszyła rozwój i zróżnicowanie 
nowożytnej Europy mocarstw (Mächteeuropa). Ów międzyna-
rodowy system, oparty na określonych zasadach stosunków 
międzypaństwowych, nie był w stanie znieść zapoczątkowa-
nego w późnym średniowieczu europejskiego partykularyzmu 
państwowego. Niemniej wprowadzał do rywalizacji mocarstw 
pewne strukturalne odniesienia i utrzymywał w poszczegól-
nych społeczeństwach i krajach świadomość bycia częścią 
pewnej europejskiej całości. Nawet jeśli zrazu pojmowano ją 
eschatologicznie jako opatrznościową wspólnotę na drodze 
do zbawienia lub potępienia, to od połowy XVII w. zaczęto 
postrzegać ją w sposób zlaicyzowany, z perspektywy sukcesów 
pojedynczych państw i ich mieszkańców w życiu doczesnym.

5. Wbrew chwytliwej, ale w gruncie rzeczy ahistorycznej 
formule „powrotu średniowiecznych sporów religijnych” histo-



137

ria chrześcijaństwa w epoce konfesjonalizacji nie jawi nam się 
wyłącznie jako histoire scandaleuse podziałów, antagonizmów 
i zniszczenia pierwotnej harmonii. Podobnie jak wiele innych 
zjawisk w dziejach Europy, także reformacja i konfesjonali-
zacja jawią się – jeśli odnieść je do całości konstruktu, który 
nazywamy Europą – jako procesy ambiwalentne, a zarazem 
dialektyczne. Mimo przykładania dużej wagi do czystości 
doktryn i jednostronnych, transcendentnych celów – a może 
właśnie z tego powodu – kwestie wyznaniowe mieszały się 
w znacznych stopniu ze sprawami doczesnymi, w ostatecznym 
rozrachunku przyspieszając laicyzację polityki i społeczeństwa. 
Nawet w okresach największej obcości wobec siebie, zarówno 
podzielone Kościoły, jak i zwalczające się nawzajem społecz-
ności, zachowały przekonanie o egzystencjalnej wspólnocie, 
a także pragnienie ponownego zjednoczenia.

6. Historia oddziaływania konfesjonalizacji i zrodzonej 
z niej dynamiki społeczno-politycznej prowadzi zatem do 
wniosków, które można by nieco patetycznie nazwać przesła-
niem wczesnonowożytnego chrześcijaństwa skierowanym do 
Europy XXI w. Chodzi tu mianowicie o świadomość, że oma-
wiane sprzeczności i napięcia stanowią integralną część funk-
cjonowania nowożytnej Europy. W związku z tym nie trzeba 
ich w przyszłości likwidować czy tuszować. Bez względu na to, 
jaką postać przybierze zjednoczona Europa, jedno wydaje się 
pewne. Biorąc pod uwagę historyczne doświadczenie konfe-
sjonalizacji oraz wynikłe z niego kulturalne i społeczne zróż-
nicowanie, zjednoczona Europa musi respektować tradycje 
wolnościowe, w których także reformacja i Kościoły wyzna-
niowe miały swój udział, nawet jeśli w bardzo skomplikowany 
czy zgoła przekorny sposób. Nie powinniśmy także wypierać 
się odziedziczonego po dawnej Europie pluralizmu narodów 
i państw odmiennych politycznie, społecznie, a przede wszyst-
kim kulturalnie, który również jest w dużym stopniu efektem 
konfesjonalizacji. Najwyżej należałoby znieść ten pluralizm 
na sposób heglowski, stapiając go w nowego rodzaju jedność, 
a zarazem zachowując go. Bowiem Europa była i jest „sta-
nem ducha, który polega na tym, by swój kraj widzieć zawsze 
w relacji z innymi” (Giorgio Strehler) – zarówno w czasach 
wrogości w epoce podziałów wyznaniowych czy też w erze 

Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego



138

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

nacjonalizmów, jak i w szczęśliwych czasach przyjaźni, które 
przeżywamy obecnie i którym powinniśmy zapewnić jak naj-
dłuższe trwanie.

7. Nowa interpretacja epoki reformacji i konfesjonalizacji 
chrześcijaństwa łacińskiego jest z punktu widzenia wielu osób 
prowokacyjna, ponieważ mimo laicyzacji kultury wyznaniowe 
wczesnej nowożytności nadal oddziałują – w sferze tożsamości 
osobistej i społecznej, a nierzadko również w naukach histo-
rycznych. Rezygnacja z tezy o reformacji jako źródle nowożyt-
ności niesie w sobie wyzwanie szczególnie dla protestanckich 
historyków Kościoła i aktywnych kręgów tzw. protestantów 
kulturowych (Kulturprotestanten). Natomiast teza o konfe-
sjonalizacji jest trudna do przyjęcia przede wszystkim dla 
katolików, ale także dla „praktykujących” agnostyków i krę-
gów antykościelnych. Implikowana przez nią konstatacja, że 
odnowiony, potrydencki Kościół rzymskokatolicki jest nowym, 
uformowanym w nowożytności, Kościołem w takim samym 
stopniu jak jest nim augsbursko-ewangelicki czy ewangelic-
ko-reformowany Kościół wyznaniowy, podważa katolickie 
przekonanie o ciągłości, którego najpełniejszym wyrazem 
jest wczesnośredniowieczna koncepcja sukcesji apostolskiej 
biskupa Rzymu od św. Piotra. Z kolei środowiska antyko-
ścielne, które widzą źródło wszelkiego zła w samym chrze-
ścijaństwie lub w Kościołach chrześcijańskich19, twierdzenia 
historyków uznające zaciekłe teologiczne spory epoki kon-
fesjonalizacji za podłoże nowożytnej emancypacji odbierają 
jako prowokację.

8. I na koniec: neutralną czy zgoła pozytywną historyczną 
ocenę tzw. podziałów religijnych XVI w. trudno jest połą-
czyć z życzeniowymi wyobrażeniami i projektami dzisiejszych 
ruchów ekumenicznych. Z badań nad konfesjonalizacją wynika 
bowiem przekonanie, że to nie postulowana przez ekumenizm 
monolityczna jedność, ale raczej religijne i kulturalne zróż-
nicowanie i wielowyznaniowość chrześcijaństwa łacińskiego 
odpowiadają ugruntowanej historycznie tożsamości Europy. 

19 Przykładem takiego właśnie ujęcia – utrzymanego w duchu wojującym 
i operującego całkowicie ahistoryczną perspektywą – jest artykuł Herberta 
Schnädelbacha, filozofa z Berlina, potępiający całe 2000 lat historii chrześcijań-
stwa, opublikowany 11 V 2000 w tygodniku „Die Zeit” (nr 20, s. 41 n.).



139

W dyskusji ekumenicznej wyraziła to dokładnie międzynaro-
dowa organizacja luterańska o nazwie Pojednanie w różnorod-
ności (Versöhnte Verschiedenheit). Tego rodzaju różnorod-
ność dobrze pasowałaby również do kulturalno-politycznych 
projektów związanych z przyszłością Europy. Bowiem właśnie 
jednocząca się Europa potrzebuje wzmocnienia kulturalnej 
i religijnej różnorodności, która byłaby korektą i przeciwwagą 
dla homogenizacji i centralizacji, nierozerwalnie związanych 
z unią. Dotyczy to również wewnętrznej dyferencjacji oraz 
instytucjonalnej różnorodności chrześcijaństwa, które nadal 
odgrywać będzie istotną rolę w historyczno-politycznej kultu-
rze Europy, czy to się komuś podoba, czy nie.

Konfesjonalizacja chrześcijaństwa łacińskiego



140

Acceptation de la diversité w Europie 
wczesnonowożytnej i w ramach 

Unii Europejskiej*

Niemieckie pokoje religijne z 1555 i 1648 r. 
w europejskiej perspektywie porównawczej

W poniższym tekście nie dążę do obszernego opisu sytuacji 
w Niemczech w okresie edyktu nantejskiego z 1589 r.1 Przyj-
muję raczej intelektualne zaproszenie, które profesor Jean 
Delumeau wystosował do uczestników kolokwium na temat 
znaczenia tego edyktu dla dawnej i dzisiejszej Europy. Spoglą-
dam na dwa wspomniane powyżej pokoje religijne w Rzeszy 

* Tłumaczenie na podstawie: Die ‘acceptation de la diversité’ im Europa der 
frühen Neuzeit und im Rahmen der europäische vergleichender Perspektive, w: Aus-
gewählte Abhandlungen zur europäischen Reformations- und Konfessionsgeschi-
chte, red. L. Schorn-Schütte, O. Mörke, Berlin 2002, s. 32–47 (przyp. red. nauk.).

1 Jest to uzupełniona o część dotyczącą przyszłości i opatrzona jedynie nie-
zbędnymi przypisami wersja wykładu wygłoszonego po francusku 16 XII 1998 
w Carrousel du Louvre. Był on częścią zorganizowanego przez Jeana Delumeau 
posiedzenia zamykającego oficjalne obchody państwowe Republiki Francuskiej 
na cześć podpisanego przed czterystu laty edyktu nantejskiego. Kolokwium 
nosiło tytuł „L’Édit de Nantes et l’acceptation de la diversité”. Oprócz wykła-
dów naukowych na temat sytuacji w poszczególnych krajach europejskich około 
1600 r. odbyły się także wykłady oraz obrady przy „okrągłym stole”, w któ-
rych uczestniczyli wiodący przedstawiciele czterech dużych wspólnot religijnych 
Francji – katolików, kalwinów, żydów i muzułmanów – poświęcone obecnemu 
i przyszłemu współżyciu wielkich Kościołów i religii we Francji i w Europie. 
Dostosowując się do ram i celów kolokwium, opracowałem wykład, który nie 
kieruje się wyłącznie wymogami „historii narodowej”, lecz uwzględnia porów-
nawczą perspektywę europejską, ze szczególną uwagą traktując te kwestie, które 
wydały mi się ważne dla historyczno-politycznej kultury współczesności i przy-
szłości. Dlatego też artykuł ten znalazł swe właściwe miejsce w księdze pamiąt-
kowej poświęconej Etienne’owi François. Bowiem historyk ten również uprawia 
historiografię w perspektywie europejskiej i nigdy nie zadowala się wyłącznie jej 
wymiarem antykwarycznym.



141

Niemieckiej zarówno z perspektywy acceptation de la diversité2, 
jak i w kontekście évolution de la question religieuse en Europe, 
a zatem także w bezpośrednim odniesieniu do teraźniejszości 
i przyszłości. Wypadnie przy tym po macoszemu potrakto-
wać niezwykłą polityczną, religijną i kulturalną różnorodność 
Rzeszy w epoce wczesnonowożytnej, tym większą, że w owym 
czasie formalnie należały do niej jeszcze Szwajcaria i Nider-
landy, nie mówiąc już o części Włoch. Spróbuję naszkicować 
zarys sytuacji krajów niemieckich w europejskiej perspektywie 
porównawczej. Chodzi mi o szczególny sposób, w jaki Rzesza 
zareagowała na religijno-kościelne zróżnicowanie, wywołane 
przez reformację i będącą jej skutkiem konfesjonalizację. Roz-
ważę też zalety i wady rozwiązania niemieckiego.

Z takiego systematyczno-typologicznego punktu widze-
nia konieczne staje się poszerzenie ram czasowych, tak by 
w polu widzenia znalazły się również inne sytuacje konflik-
towe w pierwszej połowie XVII w. oraz ponowne ustanowie-
nie ładu religijnego w Rzeszy na mocy pokoju westfalskiego. 
Dopiero wówczas bowiem typ stosunków między państwem 
a Kościołem, który wykształcił się Niemczech, jak i w ogóle 
question religieuse przybrały taką postać, w jakiej dotrwały 
do 1806 r. Co więcej, mimo wielu drobnych zmian regulacje 
z XVI i XVII w. w swej zasadniczej treści oddziałują do dzisiaj 
– poprzez konstytucje Republiki Weimarskiej oraz Republiki 
Federalnej Niemiec. Szczególne relacje istniejące w RFN mię-
dzy państwem a Kościołami, funkcjonującymi jako instytucje 
mające osobowość publicznoprawną, a także szczególna rola, 
jaką Kościoły i religia odgrywają w życiu publicznym pań-
stwa, nawiązują – mimo długotrwałego i intensywnego rozwoju 
prawnoustrojowego i społecznego – aż do regulacji sformuło-
wanych we wczesnej nowożytności właśnie dla zapobieżenia 
konfrontacji wyznaniowej.

2 Ten i kolejne, nieopatrzone już przypisami, cytaty francuskie pochodzą 
z rozważań wstępnych, które Jean Delumeau rozesłał uczestnikom kolokwium. 
Nie jest to właściwe miejsce, by omawiać obchody 400. rocznicy edyktu czy ich 
naukowy plon. Z wielu publikacji na ten temat, które ukazały się w 1998 r., 
wymienię tylko: Coexister dans l’intolérance. L’édit de Nantes (1598), red. 
M. Grand jean, B. Roussel, Geneva 1998, ponieważ już sam tytuł wskazuje, że 
zawarta jest tu inna interpretacja edyktu nantejskiego niż analizowana podczas 
paryskiego kolokwium z perspektywy acceptation de la diversité.

Acceptation de la diversité w Europie



142

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Dlatego też w Niemczech – w większym jeszcze stopniu niż 
w innych krajach europejskich – aktualne pozostaje stwierdze-
nie, że évolution de la question religieuse teraz i w przyszłości 
podlega i będzie podlegać wpływowi uwarunkowań historycz-
nych, które stanowią przedmiot obrad wspomnianego wyżej 
kolokwium. A gdy w zjednoczonej Europie rozpocznie się 
dyskusja nad ujednoliceniem statusu prawnego państw ją two-
rzących również w zakresie relacji prawnych między państwem 
a Kościołem, to model niemiecki, który przyznaje Kościo-
łom chrześcijańskim podmiotowość publicznoprawną, będzie 
wymagał od polityków, prawników i opinii publicznej szcze-
gólnej uwagi, a nawet – być może – przyprawi ich o ból głowy.

Jak wyglądała sytuacja w Niemczech 
około roku 1600?

Odpowiedź oceniająca na zadane powyżej pytanie jest – 
mówiąc zwięźle – ambiwalentna. Z jednej strony, Rzesza – 
pozostawiamy przy tym na boku Szwajcarię – jako pierwsze 
państwo w Europie osiągnęła dzięki zawarciu pokoju augs-
burskiego w 1555 r. to, co Francja (a także Anglia) musiała 
dopiero wywalczyć w zażartych wojnach wyznaniowych, a mia-
nowicie prawną i polityczną regulację pokojowego współżycia 
katolików i protestantów. Z drugiej strony jednak, w dziesię-
cioleciach po 1555 r. aż do lat 80., pod ochroną tegoż pokoju 
religijnego dorosło i przejęło kierownicze funkcje w państwie 
i Kościele pokolenie, dla którego nic już nie znaczyły ugodowe 
i pokojowe dokonania przodków. Co więcej, uważało ono 
regulacje prawne z 1555 r. za zgniły kompromis. Pokolenie 
to było gotowe, ba, nawet paliło się do tego, by uczynić pokój 
stawką w grze o profity dla własnego wyznania. Za przyczyną 
charakterystycznego dla epoki – a w Niemczech szczególnie 
ścisłego – powiązania religii i polityki zawsze wiązały się one 
z korzyściami politycznymi, prawnymi, terytorialnymi, a także 
większą władzą.

Ta ambiwalencja sytuacji w Niemczech w latach 80. i 90. 
XVI w. pokazuje, że w epoce konfesjonalizacji pokój religijny 
i acceptation de la diversité były dwiema różnymi – a w niektó-



143

rych konstelacjach nawet przeciwstawnymi – kwestiami. Do 
sprawy tej wypadnie nam jeszcze powrócić.

Augsburski pokój religijny3

Stosunkowo wczesna regulacja pokojowego współistnienia 
protestantów i katolików była efektem dwu szczególnych zja-
wisk w dziejach Niemiec: po pierwsze zaznaczającego się już 
w średniowieczu, a w okresie reformacji ostatecznie utrwalo-
nego zjawiska multiterytorializmu, który zmierzał w kierunku 
federalizacji Rzeszy. Po drugie zaś, istnienia habsburskiego 
cesarstwa Karola V, które sięgało daleko poza granice Rze-
szy i stale przeszkadzało jej zwierzchnikowi w ostatecznym 
rozwiązaniu causa Lutheri. Po zawarciu w 1544 r. traktatu 
w Crépy cesarz osiągnął wreszcie pokój z Francją, ustabili-
zowała się również sytuacja na froncie tureckim. Wkrótce 
Karol V rozgromił opozycję protestanckich książąt w wojnie 
szmalkaldzkiej (1546–1547). Tego triumfu militarnego nie 
udało się jednak przekuć w trwałe zwycięstwo polityczne, a to 
z dwóch powodów. Po pierwsze, Karol stawiał swe interesy 
burgundzko-habsburskie wyżej niż interesy Rzeszy. Po drugie 
zaś, książęta Rzeszy pod przywództwem elektora saskiego 
Maurycego i w sojuszu z królem Francji Henrykiem II szybko 
odbudowali swoje siły4.

Wojna szmalkaldzka, rebelia książąt i interwencja francu-
ska pod Metz, Tuluzą i Verdun dobitnie pokazały niemiec-
kim politykom i ważnym osobistościom życia religijnego, 
jakie wewnętrzne i zewnętrzne niebezpieczeństwa czają się 
w nierozwiązanym problemie wyznaniowym. Jasne stało się 
również, że trwałych rozwiązań trzeba szukać nie na drodze 

3 Kontekst historyczny łatwo znaleźć w monografiach autorstwa Heinricha 
Lutza, Horsta Rabego, Heinza Schillinga czy Winfrieda Schulzego. Kontekst 
kościelno-prawny i ustrojowy szczególnie kompetentnie opisał Martin Heckel, 
zob. m.in. jego klasyczne dzieło: Deutschland im Konfessionellen Zeitalter, wyd. 3, 
Göttingen 1988.

4 Na temat Karola V, a także sytuacji Kościoła i Rzeszy przed pokojem augs-
burskim ukazało się wiele publikacji w związku w obchodami w 2000 r. 500-lecia 
urodzin cesarza, m.in. warto tu wspomnieć: Charles V, 1500–1558, and his time, 
red. W. Blockmans, H. Soly, Antwerp 1999.

Acceptation de la diversité w Europie



144

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

militarnej, lecz dyplomatycznej. Wybiła więc godzina pragma-
tyków: króla rzymskiego (niemieckiego) Ferdynanda I Habs-
burga, który w odróżnieniu od brata, cesarza Karola V, nie był 
przywiązany do idei katolickiego cesarstwa uniwersalistycz-
nego, jak również grupy książąt Rzeszy uznających za priorytet 
umacnianie własnej władzy terytorialnej, łącznie z tworzeniem 
Kościołów krajowych i w związku z tym bardziej skłonnych 
do zaakceptowania różnic wyznaniowych – wprawdzie nie we 
własnych księstwach, ale w Rzeszy jako całości. Dotyczy to nie 
tylko książąt protestanckich pod przywództwem Maurycego 
Saskiego, ale również większości władców katolickich, przede 
wszystkim zaś elektoratów Brandenburgii i Palatynatu oraz 
księstwa Jülich-Kleve, które już od dłuższego czasu szukały 
pragmatycznej drogi pomiędzy rozwiązaniami skrajnymi5.

Pokój religijny wynegocjowano podczas obrad Reichstagu 
w debatach między stanami Rzeszy a jej zwierzchnikiem repre-
zentowanym przez króla Ferdynanda Habsburga. Postępowa-
nie takie było zgodne z utrwalonymi już dawniej procedurami 
i stanowiło trzon kultury politycznej Rzeszy wypracowanej 
przez poprzednie pokolenie. Reichstag bowiem, powstały pod 
koniec XV w., stał się w pierwszej połowie XVI w. – w dużym 
stopniu w wyniku debat nad causa Lutheri – najważniejszym 
instrumentem sterowania polityką niemiecką. To tutaj osią-
gano równowagę interesów nie tylko między stanami Rzeszy 
a cesarzem, ale i między samymi stanami. Dzięki wprawie 
nabytej podczas długich i częstych posiedzeń w początkowym 
okresie reformacji prace Reichstagu przebiegały teraz gładko. 
Ponadto istotne decyzje wstępne podjęto wcześniej, przy 
zawieraniu traktatu pasawskiego w 1552 r. między Ferdynan-
dem I a Maurycym Saskim. Tak więc negocjacje w sprawach 
wyznaniowych na sejmie w Augsburgu przebiegały sprawnie 
i bez zakłóceń, szczególnie jeśli porównać je z rozmowami 
o przedłużeniu pokoju religijnego w Osnabrück niecałe sto 
lat później.

Uchwałą Reichstagu z 23 września 1555 r. dwuwyznanio-
wość Rzeszy otrzymała moc prawną. Pokój religijny między 

5 A.P. Luttenberger, Glaubenseinheit und Reichsfriede. Konzeption und Wege 
konfessionsneutraler Reichspolitik 1530–1552, Göttingen 1982.



145

luteranami a katolikami stanowił część odnowionego pokoju 
ziemskiego Rzeszy (Reichslandfrieden), którego pierwszą wer-
sję wormacką z 1495 r. poszerzono teraz o pokój religijny. 
Uchwalony w Augsburgu zbiór praw zawierał oprócz ustaleń 
w kwestiach religijnych także zatwierdzenie terytorialnego 
ustroju Rzeszy, co ostatecznie otworzyło znaczniejszym wład-
com terytorialnym drogę ku budowie wczesnonowoczesnych 
struktur państwowych. Potwierdzono istniejące regulacje oraz 
sformułowano nowe postanowienia dotyczące Sądu Kamery 
Rzeszy (Reichskammergericht), obronności oraz okręgów Rze-
szy (Reichskreise) jako regionalnych związków stanów Rzeszy. 
Z formalnego punktu widzenia – droga niemiecka stanowi pod 
tym względem wyjątek na skalę europejską – regulacja kwe-
stii religijnych i kościelnych była częścią szeroko zakrojonej 
odnowy, rzec można, częściowej modernizacji ustroju Rzeszy. 
Siedemnasto- i osiemnastowieczni prawnicy zaliczali zbiór 
praw augsburskich do fundamentalnych zapisów prawnych 
Rzeszy, na równi ze starszą o dwieście lat Złotą Bullą i o sto 
lat późniejszym pokojem westfalskim. Bez względu na spory 
wokół interpretacji poszczególnych postanowień, prawne 
unormowanie reguł współżycia różnych wyznań – początkowo 
katolików i luteranów, a od 1648 r. także kalwinistów – nie 
zostało podważone jako zasada, również w okresie zaostrza-
jących się antagonizmów dogmatycznych, pozostając niezby-
walnym elementem ustroju Rzeszy.

Także pod względem treści postanowienia augsburskiego 
pokoju religijnego mieściły się w ustrojowych i politycznych 
ramach, które zaczęły się kształtować już w średniowieczu, 
a umocniły w epoce reformacji. Mianowicie podmiotem wol-
ności sumienia czy też wolności wyboru między równopraw-
nymi wyznaniami chrześcijańskimi miały być stany Rzeszy6. 
Otrzymywały one prerogatywy w kwestiach religijnych na 
obszarze swej zwierzchności: w państwach terytorialnych albo 
– w przypadku wolnych miast Rzeszy – w miastach. Nieco 
później sformułowano też zasadę cuius regio eius religio, czyli 
normę, wedle której ten, kto posiadał władzę nad danym 

6 Tzn. władcy terytorialni i wolne miasta mające prawo zasiadać w sejmie 
Rzeszy (przyp. red. nauk.).

Acceptation de la diversité w Europie



146

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

terytorium, mógł decydować o wyznaniu jego mieszkańców. 
Augsburski pokój religijny nie gwarantował zatem indywidu-
alnej wolności sumienia pojedynczym mieszkańcom, a jedynie 
stanom Rzeszy. Niemniej wynikający z zasady cuius regio eius 
religio przymus przyjmowania religii władcy albo zwierzchno-
ści miejskiej został wydatnie złagodzony przez jednoznacznie 
sformułowane prawo do emigracji [w przypadku odrzucenia 
przez poddanych konfesji panującej na danym terytorium – 
red. nauk.]. W kontekście europejskim prawo do emigracji 
zawarte w augsburskim pokoju religijnym jest godnym uwagi 
kamieniem milowym na drodze do kształtowania się swobód 
osobistych jednostki7. 

By zasada cuius regio eius religio mogła funkcjonować 
w skomplikowanej i niehomogenicznej strukturze Rzeszy, 
potrzebne było wiele dodatkowych regulacji, z których część 
ograniczała główną regułę, część zaś określała szczegółowe 
zasady jej realizacji. Jednym z przykładów było postanowie-
nie określane mianem der geistliche Vorbehalt, które miało 
zagwarantować, że duchowne władztwa terytorialne, czyli 
biskupstwa i opactwa Rzeszy, pozostaną katolickie. Podobny 
charakter miała Declaratio Ferdinandea, potajemna zgoda 
króla na dalszą egzystencję istniejących już w 1555 r. gmin 
protestanckich w tych właśnie duchownych terytoriach. Na 
koniec trzeba wspomnieć o szczególnych regulacjach dotyczą-
cych miast Rzeszy, przede wszystkim o tzw. parytecie dla mie-
szanych wyznaniowo gmin miejskich w Górnych Niemczech. 
W tym punkcie, podobnie zresztą jak w wielu innych, wyraźnie 
widać kompromisowy charakter augsburskiego pokoju religij-
nego. Co więcej, nie sposób przeoczyć, że w wielu kwestiach 

7 W szerszej perspektywie na ten temat: W. Schulze, Concordia, Discordia, 
Tolerantia. Deutsche Politik im konfessionellen Zeitalter, w: Neue Studien zur 
frühneuzeitlichen Reichsgeschichte, red. J. Kunisch, Berlin 1987, s. 43–80; tenże, 
„Ex dictamine rationis sapere”. Zum Problem der Toleranz im Heiligen Römischen 
Reich nach dem Augsburger Religionsfrieden, w: Querdenken. Festschrift für Hans 
Rudolf Guggisberg, red. M. Erbe i in., Mannheim 1996. Por. też artykuły Gus-
tava Adolfa Benratha i Reimera Hansena w: Die reformierte Konfessionalisie-
rung in Deutschland. Das Problem der „Zweiten Reformation”, red. H. Schilling, 
Gütersloh 1986, s. 349–358 oraz 259–372; zob. także: T. Nicklas, Um Macht und 
Einheit des Reiches. Konzeption und Wirklichkeit der Politik bei Lazarus Schwendi 
(1522–1583), Husum 1995.



147

przeciwne partie nie mogły się porozumieć i zawierały jedynie 
formalny kompromis. Dla osiągnięcia konsensusu prawnicy 
Rzeszy wypracowali szczególne instrumentarium prawne – 
tzw. dysymulację, czyli pominięcie w uchwale tych zagadnień, 
co do których nie zdołano się jeszcze porozumieć8. To właśnie 
te punkty sporne doprowadziły pokolenie później do odno-
wienia konfliktu na skutek całkowicie odmiennej wykładni 
postanowień pokoju augsburskiego dokonanej przez katoli-
ków i protestantów. 

Późniejsze trudności nie powinny jednak przesłaniać osią-
gnięć i najistotniejszych właściwości modelu augsburskiego: 
porozumienie z 1555 r. stworzyło podstawy koegzystencji 
opartej na zasadach polityczno-prawnych, a nie religijno-świa-
topoglądowych. To znaczy, że współżycie obu religii uregu-
lowano za pomocą instrumentów prawnych, nie roztrząsano 
zaś kwestii dogmatycznych. Żadna ze stron nie zrezygnowała 
z przekonania o posiadaniu wyłącznego dostępu do prawd 
wiary i opartego na niej uniwersalnego systemu poglądów. Tak 
więc augsburski pokój religijny nie miał nic wspólnego z tole-
rancją w sensie nowoczesnym, podobnie zresztą jak późniejsze 
postanowienia pokoju westfalskiego, które opierały się na tej 
samej zasadzie regulacji prawnej i zachowania przez wszystkie 
strony niczym nieumniejszonego przekonania o monopolu 
na prawdę w kwestiach religijnych i sprawach sumienia. Fakt 
ten stawia sformułowany w podtytule paryskiego kolokwium9 
problem acceptation de la diversité w szczególnym kontekście 
historycznym: ojcowie pokoju augsburskiego i westfalskiego 
zaakceptowali i włączyli w system prawny Rzeszy diversité 
terytoriów luterańskich i katolickich, a ostatecznie również 
kalwińskich. Natomiast jednoznacznie odrzucali diversité 
prawdy i wiary, leżącą u podstaw nowoczesnego pluralizmu 
światopoglądowego.

Zasadniczo diversité prawdy religijnej była dla ludzi żyją-
cych w XVI w. możliwa do wyobrażenia, co pokazują liczne 
wypowiedzi ponadwyznaniowych humanistów, irenistów 

8 Por. M. Heckel, Deutschland im Konfessionellen Zeitalter... oraz odnośne 
artykuły w: tenże, Gesammelte Schriften. Staat. Kirche, Recht, Geschichte, t. 1–2, 
red. K. Schlaich, Tübingen 1989.

9 Por. przyp. 1.

Acceptation de la diversité w Europie



148

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

i innego rodzaju nonkonformistów10. Jednakże w Niemczech 
i w większości krajów europejskich nawet ci politycy i teoretycy 
państwa, którzy z dystansem podchodzili do sporów wyznanio-
wych epoki, odrzucali uczynienie tego rodzaju diversité prawdy 
religijno-zbawczej fundamentem politycznego i społecznego 
ładu. Również i oni akceptowali zasadę religio vinculum socie-
tatis, czyli „jednolita religia jest niezbędnym spoiwem społe-
czeństwa”. Historyk musi dostrzegać te ograniczenia pokoju 
religijnego z XVI i XVII w., widoczne w Niemczech oraz 
w większości krajów europejskich. Nie umniejszają one jednak 
w niczym zasług negocjatorów. Wręcz przeciwnie – w obliczu 
konfrontacyjnej dogmatyki światopoglądów poszczególnych 
wyznań tym wyżej należy cenić zwycięstwo pragmatycznych 
prawników i zasad prawa odniesione w 1555 r. w Augsburgu 
oraz w 1648 r. w Osnabrück nad pryncypializmem teologów 
i ich monopolem na zbawienie.

Kryzys pokoju religijnego w cieniu 
konfesjonalizacji

Augsburski pokój religijny nigdy nie został formalnie 
unieważniony. Funkcjonował przez niemal jedno pokolenie, 
a następnie – w ostatnim dziesięcioleciu XVI i w pierwszej 
dekadzie XVII w. – poniósł klęskę w starciu z brakiem woli 

10 Na temat sił a- i antykonfesjonalizacyjnych oraz granic konfesjonalizacji 
zob. przegląd i wskazówki bibliograficzne w paragrafie V artykułu: H. Schilling, 
Das konfessionelle Europa. Die Konfessionalisierung der europäischen Länder 
seit Mitte des 16. Jahrhunderts und ihre Folgen für Kirche, Staat, Gesellschaft und 
Kultur, w: Konfessionalisierung in Ostmitteleuropa. Wirkungen des religiösen Wan-
dels im 16. und 17 Jahrhundert in Staat, Gesellschaft und Kultur, red. J. Bahlcke, 
A. Strohmeyer, Stuttgart 1999, s. 3–52; A. Schindling, Konfessionalisierung und 
Grenzen von Konfessionalisierbarkeit, w: Die Territorien des Reiches im Zeitalter 
der Reformation und Konfessionalisierung, red. A. Schindling, W. Ziegler, t. 7, 
Münster 1997, s. 9–44. Szczególnie wyraźnie stanowisko to zostało wyrażone 
w kilku pismach ulotnych, np. w słynnym Geistlicher Rauffhandel, w: Deutsche 
illustrierte Flugblätter des 16. und 17. Jahrhunderts, München 1980–1997, t. 2, 
wyd. W. Haras, s. 148. Ogólnie na te tematy ostatnio H. Peterse, Irenik und 
Toleranz im 16. und 17. Jahrhundert, w: 1648 – Krieg und Frieden in Europa, 
red. K. Bußmann, H. Schilling, t. 1: Politik, Religion, Recht und Gesellschaft, 
Münster 1998, s. 265–271.



149

porozumienia i dewaluacją zasady pokojowego współżycia11. 
Im więcej czasu mijało od gwałtownych konfrontacji pierw-
szej połowy XVI stulecia i im bardziej pokój religijny wraz ze 
wszystkimi swymi niedogodnościami wrastał w codzienność, 
tym szybciej zanikało po obu stronach przekonanie o koniecz-
ności zachowania kompromisu. Jeszcze większe znaczenie 
miał fakt, że pod ochroną pokoju religijnego zaczęła się 
kształtować duchowa, polityczno-instytucjonalna i społeczna 
formacja, którą określamy mianem „konfesjonalizacji”. Należy 
ją rozumieć jako przebiegający nie tylko w Kościołach i sferze 
religijnej, lecz w całym społeczeństwie proces konsolidacji 
wyznaniowej i wewnętrznego umacniania się danej konfe-
sji, połączony z agresywnym odcinaniem się od tego, co na 
zewnętrz – od innych wyznań. Przykłady to potrydencka kon-
fesjonalizacja katolicka, konfesjonalizacja luterańska spod 
znaku Formuły zgody oraz ewangelicko-reformowana, kal-
wińska konfesjonalizacja postulowana programowo w ramach 
„drugiej reformacji”12.

W skutek tego mniej więcej w okresie od 1570 do 1585 r. 
w całej Rzeszy, we wszystkich władztwach terytorialnych i mia-
stach, nastąpiła zmiana pokoleniowa, w wyniku czego władza 
kościelna i państwowa znalazła się w rękach konfesjonalizato-
rów [tj. tych, którzy byli siłą napędową konfesjonalizacji – red. 
nauk.]. Im nie chodziło już o zachowanie kompromisu, lecz 
o stworzenie nowego układu sił, wykluczenie innych wyznań 
oraz poszerzenie obszaru wpływów i zwiększenie własnego 
znaczenia. Kiedy jesienią 1576 r. zmarł przywiązany do ide-
ałów humanizmu i nastawiony koncyliacyjnie cesarz Maksy-
milian II – postać należąca do czasów poprzedzających epokę 

11 H. Schilling, Die Konfessionalisierung im Reich. Religiöser und gesellscha-
ftlicher Wandel in Deutschland zwischen 1555 und 1620, „Historische Zeitschrift” 
246, 1988, s. 1–45.

12 Na ten temat zob. trzy tomy zbiorowe: Die reformierte Konfessionalisierung 
in Deutschland. Das Problem der „Zweiten Reformation”...; Die lutherische Kon-
fessionalisierung in Deutschland, red. H.Ch. Rublack, Gütersloh 1992; Katholi-
sche Konfessionalisierung, red. W. Reinhard, H. Schilling, Gütersloh–Münster 
1995. Na temat luterańskiej kultury konfesyjnej zob. ostatnio T. Kaufmann, 
Dreißigjähriger Krieg und Westfälischer Frieden. Kirchengeschichtliche Studien zur 
lutherischen Konfessionskultur, Tübingen 1998. Przekrojowo o konfesjonalizacji 
w perspektywie europejskiej: H. Schilling, Das konfessionelle Europa. Die Kon-
fessionalisierung der europäischen Länder..., s. 3–52.

Acceptation de la diversité w Europie



150

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

intensywnej konfesjonalizacji – a koronę cesarską przejął jego 
syn Rudolf II, wychowany na hiszpańskim dworze, pierwszy 
z długiego szeregu habsburskich konfesjonalizatorów, zmiana 
pokoleniowa dokonała się również na szczycie władzy. 

Szczególnie aktywnie do zmiany zaistniałej sytuacji dążyły 
wzmocnione stany katolickie, zarówno duchowni, jak i świeccy 
książęta Rzeszy, którzy byli zdania, że w 1555 r. ich poprzed-
nicy w chwili słabości poczynili zbyt daleko idące ustępstwa. 
Co charakterystyczne, Stolica Apostolska, która w 1555 r. 
nie protestowała przeciwko pokojowi religijnemu, w owych 
latach po raz pierwszy zarządziła przeprowadzenie w swych 
archiwach kwerend mających na celu przygotowanie prawnych 
i historycznych argumentów na użytek postępowania rewi-
zyjnego. Awangardą odnowy Kościoła katolickiego, a także 
źródłem ofensywnego rewizjonizmu wobec protestantów były 
pośród władztw terytorialnych Rzeszy: Bawaria13, południowo-
wschodnie terytoria austriackie, Tyrol oraz wiele terytoriów 
duchownych – Augsburg, biskupstwa frankońskie, a wśród 
nich przede wszystkim Würzburg rządzony przez Juliusa 
Edlera von Mespelbrunn, na koniec zaś Kolonia, Liège, Mün-
ster i Hildesheim, które jako sekundogenitury Wittelsbachów 
wbiły się potężnym klinem w protestancką północ i północny 
zachód Rzeszy.

Konfesjonalizacja luterańska, w której prym wiodła Wir-
tembergia, była mniej ofensywna politycznie, gdyż luterańscy 
politycy i prawnicy wysoko cenili wartość ochrony prawnej, 
jaką gwarantował im augsburski pokój religijny. Przede wszyst-
kim Saksonia i Hesja-Darmstadt, ale także Brandenburgia 
wystąpiły w obronie status quo i jako sojuszniczki zwierzch-
nika Rzeszy. Ofensywną politykę dążenia do zmian, będącą 
odpowiednikiem katolickiego rewizjonizmu, uprawiali nato-
miast kalwini, którzy pozostawali wykluczeni z augsburskiego 
pokoju religijnego. Pod przewodnictwem Palatynatu Elektor-
skiego i Hesji-Kassel mała grupa stanów kalwińskich z pół-
nocnego zachodu i centralnej części Niemiec – najczęściej 
byli to baronowie należący do niższej szlachty Rzeszy – stała 

13 Por. ważną biografię: D. Albrecht, Maximilian I. von Bayern 1573–1651, 
München 1998.



151

się motorem duchowej i militarnej polaryzacji. Charaktery-
styczny jest internacjonalizm tej grupy, wynikający z bliskich 
powiązań z hugenotami oraz – przede wszystkim za pośred-
nictwem baronów Wetterau – z buntowniczym kalwinizmem 
niderlandzkim. W ten sposób w niemieckiej polityce zagościł 
wielki świat – wydarzenia o znaczeniu międzynarodowym, 
jak Noc św. Bartłomieja albo klęska Wielkiej Armady, były 
natychmiast nagłaśnianie przed kalwinistów i wykorzystywane 
w działaniach politycznych na terenie Rzeszy. Konflikt mię-
dzy Hiszpanią a Niderlandami, który wkroczył w decydującą 
fazę w latach 90. XVI w. na terenach Fryzji i Groningen, 
dał kalwińskim teologom i autorom pism ulotnych asumpt 
do eschatologicznej interpretacji podziałów wyznaniowych 
i politycznych w Niemczech i w Europie. Wedle ich opinii 
nie ulegało wątpliwości, że chodzi tu o apokaliptyczne zma-
gania między Antychrystem, ucieleśnianym przez papieża 
lub też hiszpańskiego króla, a dziećmi bożymi, zrzeszonymi 
w gminach protestanckich, przede wszystkim zaś kalwińskich14. 
Tym samym kościelne i polityczne antagonizmy w Niemczech 
zostały bezpośrednio skojarzone z kwestią zmagań pojedyn-
czych jednostek i całych wspólnot o zbawienie. Takie założenie 
uniemożliwiało jednak jakikolwiek kompromis.

W latach 80. XVI w., równocześnie z religijno-kościelną 
polaryzacją rozpoczął się ogólny kryzys ustrojowy, co wiąże 
się ze wspomnianym powyżej zakorzenieniem pokoju religij-
nego w ustroju Rzeszy. Zdecydowanie stronnicze interpre-
tacje postanowień z 1555 r., widoczne w sporze o komisje 
wizytacyjne Sądu Kamery Rzeszy, o zezwolenie na przejęcie 
biskupstw przez protestantów, w konflikcie o kapitułę stras-
burską15 oraz tzw. Vierklösterstreit16, prowadziły do politycznej 

14 H. Schilling, Formung und Gestalt des Internationalen Systems der werden-
den Neuzeit – Phasen und bewegende Kräfte, w: Kontinuität und Wandel in der 
Staatenordnung der Neuzeit. Beiträge zur Geschichte des internationalen Systems, 
red. P. Krüger, Marburg 1991, s. 19–45.

15 W tzw. sporze o kapitułę strasburską mieszana wyznaniowo kapituła wy-
brała w 1592 r. ewangelickiego i katolickiego biskupa, wprowadzając tym samym 
chaos prawny trwający przez następne dziesięć lat (przyp. red. nauk.).

16 Przyczyną tzw. sporu o cztery klasztory (Vierklösterstreit) z 1600 r. był 
ostry protest katolickich stanów Rzeszy przeciw sekularyzacji przez prote-
stantów czterech południowoniemieckich klasztorów (w hrabstwie Oettingen, 

Acceptation de la diversité w Europie



152

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

i prawnej konfrontacji. Obie strony zawiązały sojusze poli-
tyczno-militarne. Protestanci pod przywództwem Palatynatu 
Elektorskiego utworzyli w 1608 r. Unię, do której przystą-
piły – z północnych i środkowych Niemiec – Brandenbur-
gia, Anhalt, Hesja, a także terytoria południowo-zachodnie 
– Wirtembergia i Badenia oraz miasta Rzeszy. Współcześni 
określali ją mianem partii kalwińskiej, obejmując tą nazwą 
również nielicznych należących do Unii luteranów, którym 
przypisywano politykę kalwińską17. W 1609 r. powstała Liga 
Katolicka, pod przywództwem żądnego polityczno-kościelnych 
sukcesów Maksymiliana Bawarskiego, a jej bazę stanowiły 
przede wszystkim biskupstwa południowoniemieckie, fran-
końskie i nadreńskie18.

Sytuacja stała się tym bardziej dramatyczna, że wyzna-
niowe i polityczne zaostrzenie kursu blokowało wszystkie te 
instrumenty, które od początku antagonizmów wyznaniowych, 
czyli wywołanej przez Lutra reformacji, przez niemal sto lat 
zabezpieczały Rzeszę i zapobiegały totalnej konfrontacji. 
Instrumentami tymi były okręgi Rzeszy, Sąd Kamery Rzeszy, 
wreszcie sam Reichstag. Katoliccy rewizjoniści bezwzględnie 
wykorzystywali go do przeforsowywania swych domniemanych 
praw, wskutek czego aktywiści stronnictwa protestanckiego 
pod przewodnictwem Palatynatu Elektorskiego w 1608 r. 
demonstracyjnie opuścili Sejm Rzeszy. Tym samym organ ten 
uległ osłabieniu, a Rzesza, pozbawiona formalnej instancji 
rozjemczej i utrzymującej równowagę interesów, zmierzała 
wprost ku przepaści. Prześledzenie, jak Niemcy wstąpiły na 
drogę prowadzącą do chaosu, jest porażające, a zarazem 

markgrafstwie Baden-Durlach, okolicach Wolnego Miasta Rzeszy Salzburga 
oraz władztwie należącym do rodu rycerzy Rzeszy von Hirschhorn). Sprawa 
ta stała się przedmiotem procesu przed Sądem Kamery Rzeszy, który wydał 
wyrok korzystny dla strony katolickiej. Na znak protestu elektor Palatynatu 
Reńskiego oraz inni ewangeliccy książęta Rzeszy demonstracyjnie opuścili od-
bywający się wtedy Deputationstag, powodując tym samym jego rozwiązanie 
(przyp. red. nauk.).

17 A. Gotthard, Konfession und Staatsräson. Die Außenpolitik Würtembergs 
unter Herzog Johann Friedrich (1608–1628), Stuttgart 1992; H. Gräf, Konfession 
und internationales System. Die Außenpolitik Hessen-Kassels im konfessionellen 
Zeitalter, Darmstadt–Marburg 1993.

18 Dimensionen europäischer Außenpolitik an der Wende vom 16. zum 17. 
Jahrhundert, red. W. Schulze, G. Horstkemper, F. Beiderbeck, Berlin 1999.



153

pouczające. Co mądrzejsi spośród współczesnych zdawali 
sobie w pełni sprawę z nadciągającego niebezpieczeństwa. Nie 
kto inny jak koloński elektor Ferdynand Wittelsbach twier-
dził na kilka miesięcy przed defenestracją praską, że gdyby 
w obecnej sytuacji doszło do wybuchu konfliktu militarnego, 
należałoby się przygotować na wojnę trwającą dwadzieścia 
albo i trzydzieści lat19.

Tak oto osiągnięty stosunkowo wcześnie pokój religijny 
został w Niemczech na początku XVII w. zaprzepaszczony 
z powodu napięć wywołanych przekonaniem reprezentan-
tów poszczególnych wyznań o posiadaniu prawdy absolutnej, 
które uniemożliwiało acceptation de la diversité w rozumieniu 
nowoczesnym. 

W odróżnieniu od postanowień augsburskich z 1555 r. 
pokój religijny odnowiony w Instrumentum pacis Osnabrugense 
z 1648 r. miał okazać się trwały20. Był to z pewnością rezul-
tat trudnych do wyobrażenia cierpień trzydziestu lat wojny, 
które w oczach mieszkańców Niemiec, a także całej Europy 
przeobraziły wojnę wyznaniową we wspólną traumę, dyskre-
dytując konflikt religijny zarówno moralnie, jak i politycznie. 
W porównaniu z 1555 r. skorygowano również konkretne 
regulacje – przede wszystkim uwzględniono kalwinizm, a także 
opracowano szczególny porządek obrad Reichstagu, który 
pozwolił odpolitycznić spory wyznaniowe. Chodzi tu o tzw. 
itio in partes oraz ustanowienie Corpus Catholicorum i Corpus 
Evangelicorum, które zyskały autonomię w postanowieniach 
dotyczących własnego wyznania, dzięki czemu wykluczono 
możliwość zmajoryzowania reprezentantów jednego wyznania 
przez stronnictwo odmienne wyznaniowo.

Jednak najważniejszym czynnikiem, który sprawił, że 
odnowienie niemieckiego pokoju religijnego z Osnabrück 
okazało się trwałe był fakt, że ludzie końca XVII w., w prze-
ciwieństwie do swych przodków sprzed stu lat, faktycznie 

19 Cyt. za: A. Gindely, Geschichte des Dreißigjährigen Krieges, sekcja 1, 
Lei p zig 1882, s. 112.

20 Por. np. plon roku jubileuszowego 1998, obejmujący m.in.: Der Westfäli-
sche Friede. Diplomatie, politische Zäsur, kulturelles Umfeld, Rezeptionsgeschichte, 
red. H. Duchhardt, Mü nchen 1998 oraz 1648 – Krieg und Frieden in Europa, red. 
K. Bußmann, H. Schilling, t. 1–3, München–Münster 1998.

Acceptation de la diversité w Europie



154

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

akceptowali pokój i przypisaną mu kościelno-religijną diver-
sité Rzeszy, jak wykazał Etienne François w swoim wnikli-
wym studium na temat funkcjonowania zasady tzw. parytetu 
w Augsburgu21. Niemniej nie można zapominać, że diversité 
zawarta w postanowieniach z 1648 r., dotyczących bezpo-
średnio materii religijnych, ograniczała się póki co do trzech 
uznanych Kościołów i wyznań – luteranizmu, katolicyzmu, 
kalwinizmu – a tym samym nadal nie była to diversité w sen-
sie nowoczesnego pluralizmu światopoglądowego. Ponadto 
doświadczenie wielkiej europejskiej wojny religijnej, która 
podawała w wątpliwość pokojową koegzystencję wyznań 
w ramach państwa, przyspieszyło zarysowujący się na początku 
XVII w. proces rozległych przemian strukturalnych i mental-
nościowych. Zmieniły one definicję zarówno tego, co religijne, 
jak i tego, co polityczne. Zmniejszyła się waga religii, która 
utraciła znaczenie ogólnospołeczne, a jednocześnie państwo 
i polityka pozbawione zostały aspektu transcendentalnego 
i zbawczego. Tym samym epoka konfesjonalizmu zbliżyła się 
do swego kresu, polityka zaś stawała się coraz bardziej zla-
icyzowana i autonomiczna. Dopiero na tej nowej, nowożyt-
no-nowoczesnej podstawie mogła się wykształcić acceptation 
de la diversité, która w wyniku dalszej relatywizacji teologicz-
nych pretensji do wyłączności na prawdę w epoce oświecenia 
stała się elementem cywilizacji europejskiej. Pokoje religijne 
Starej Europy – w rodzaju augsburskiego z 1555 r., a także 
zawartego w Osnabrück z 1648 r. – nie mogły jeszcze tego 
osiągnąć, bowiem nie podawały w wątpliwość ideału religij-
nej jedności w ramach wspólnoty państwowej ani nie podwa-
żały hołubionego przez poszczególne wyznania przekonania 
o wyłączności na prawdę. W traktatach tych chodziło raczej 
o to, aby za pomocą regulacji formalnoprawnych społecznie 
i politycznie rozbroić konfrontacyjną dynamikę, charakte-
rystyczną dla tego rodzaju światopoglądowych pretensji do 
prawdy absolutnej, zapewniając w ten sposób bezkonfliktowe 
współżycie czy raczej bezkonfliktowe życie obok siebie różnych 
Kościołów wyznaniowych.

21 E. François, Die unsichtbare Grenze. Protestanten und Katholiken in Augs-
burg 1648–1806, Sigmaringen 1991.



155

Niemieckie regulacje prawne dotyczące relacji między 
Kościołami a państwem, wywodzące się z wczesnonowożytnych 
ugód religijnych, obecne w konstytucjach Republiki Weimar-
skiej oraz RFN, stały się obecnie przedmiotem dyskusji. Dla 
coraz szerszych kręgów społeczeństwa niezrozumiałe staje się 
to, że państwo nadal uznaje zakorzenione w historii szcze-
gólne zobowiązania wobec Kościołów i wspólnot religijnych 
oraz uprzywilejowuje Kościoły chrześcijańskie, przyznając im 
osobowość publicznoprawną. Dotyczy to przede wszystkim 
nowych landów, gdzie ludność jest przeważnie ateistyczna i do 
związków wyznaniowych należy jedynie jej mniejsza część. 
Jednak pogląd taki coraz bardziej rozpowszechnia się również 
w starych landach, gdzie – szczególnie w obu małych par-
tiach [tj. FDP oraz Związek 90/Zieloni – red. nauk.] – toruje 
sobie drogę ortodoksyjny, oświeceniowy antyklerykalizm22. 
Natomiast francuska koncepcja laïcitè jest łatwiejsza do zaak-
ceptowania, tym bardziej że emfatycznie łączy się z republi-
kańskim patosem, co aż nazbyt wyraźnie pokazały rozmowy 
przy „okrągłym stole” między przedstawicielami państwa 
a reprezentantami czterech wielkich wspólnot religijnych, 
prowadzone na zakończenie paryskiego kolokwium. Najwy-
raźniej w państwie francuskim laickość należy, obok wolności 
i równości, do republikańskich cnót kardynalnych. Z kolei dla 
czołowych przedstawicieli wspólnot religijnych zasada ta, po 
przezwyciężeniu antagonizmu między Kościołem i państwem, 
stała się warunkiem wzajemnej tolerancji i pokojowego współ-
istnienia, także w obliczu narastających napięć społecznych; 
gwarantuje ona również, że ich głosy w dyskursie społecznym 
i politycznym zostaną wysłuchane23.

22 Przypomnijmy chociażby zniesienie nauczania religii w szkole i zastąpie-
nie go przez naukę o światopoglądach (LER) w Brandenburgii oraz przyjęcie 
tego rozwiązania przez ministerstwa oświaty w niektórych starych landach czy 
spory wokół tzw. wyroku Federalnego Trybunału Konstytucyjnego w sprawie 
krucyfiksu z lata 1995 r. w sprawie umieszczania krzyży w państwowych szkołach 
w Bawarii.

23 Na temat współczesnej francuskiej debaty o laicyzmie zob.: J. Baubérot, 
La Laïcité, quel héritage?, Genf 1990; tenże, Vers un nouveau pacte laïque?, Pa-
ris 1990; D. Hervieu-Léger, La religion pour mémoire, Paris 1993; R. Rémond, 
Religion et socié té  en Europe. Essai sur la sé cularisation des socié té s europé ennes 
aux XIXe et XXe siè cles, 1789–1998, Paris 1998.

Acceptation de la diversité w Europie



156

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Acceptation de la diversité w Unii Europejskiej24

Biorąc pod uwagę istniejące różnice w stopniu akceptacji 
dla tych dwu odmiennych projektów relacji między Kościołem 
a państwem, czy religią a polityką, wydaje się zrozumiałe, że to 
właśnie „laickość (na sposób francuski) może być modelem dla 
Europy”25. Jednakże, jeśli umieścić tę kwestię w szerszej per-
spektywie historycznej, co jest skądinąd pożądane przy podej-
mowaniu decyzji dotyczących kultury historyczno-politycznej 
jednoczącej się Europy, zaczynają się pojawiać wątpliwości. 
Wszak – co wielokrotnie podkreślał Umberto Eco – cywiliza-
cja europejska nie może być monolingwalna i – analogicznie 
– decydenci nie powinni dopuścić do całkowitego ujedno-
licenia kulturalnego i prawnego. Dlatego też w dyskusjach 
nad stosunkami między państwem a Kościołem oraz nad rolą, 
jaką religia powinna w przyszłości odgrywać w poszczegól-
nych krajach członkowskich, należy szukać poparcia dla zasady 
acceptation de la diversité26. Na horyzoncie rysuje się bowiem 
niebezpieczeństwo fundamentalistycznego przemieszania reli-
gii i polityki, mimo że w zasadzie zostało ono przez cywilizację 
typu europejskiego przezwyciężone w połowie XVII w., kiedy 
to zarówno polityka, jak i religia stały się autonomiczne27. 

24 Śródtytuł dodany przez red. nauk.
25 Jest to tytuł wykładu wygłoszonego przez François Scheera, ambasodora 

Francji w Niemczech, w grudniu 1998 r. w Katedrze Francuskiej w Berlinie. 
Marie-Antoinette Gross z Uniwersytetu Humboldta w Berlinie pracuje obecnie 
nad zagadnieniem „porównania społeczeństw”, badając przy tym systematycznie 
podobieństwa i różnice w relacji między państwem a Kościołem oraz ogólniej 
zagadnienia socjologii religii w Niemczech i Francji od XVI do XIX w. Jej celem 
jest opisanie historycznych korzeni francuskiego modelu laicyzmu oraz niemiec-
kiej koncepcji Kościołów wyznaniowych jako podmiotów publicznoprawnych, 
a także przeanalizowanie skutków funkcjonowania tychże modeli dla historii 
powszechnej i historyczno-politycznej kultury we współczesnej Francji i Niem-
czech. Zob. także wybrane artykuły w: Gesellschaften im Vergleich. Forschungen 
aus Sozial- und Geschichtswissenschaften, red. H. Kaelbe, J. Schriewer, Frankfurt 
am Main 1998, s. 41–100. Dziękuję pani Gross za wiele inspirujących uwag, które 
pomogły mi w pisaniu niniejszego artykułu.

26 Myśl ta został wyrażona obszerniej w: H. Schilling, Die Reformation und 
die Einheit Europas – die konfesionellen Identitäten als Wegbereiter von Partiku-
larstaatlichkeit, w: Standfester Glaube, red. H. Faulenbach, Bonn 1991, s. 37–46, 
zwł. s. 45 n.; tenże, Die neue Zeit. Vom Christenheitseuropa zum Europa der 
Staaten, 1250–1750, Berlin 1999.

27 Zob. M. Heckel, Deutschland im Konfessionellen Zeitalter…; tenże, Ge-
sammelte Schriften... Zob. także: R. Asch, „Denn es sind ja die Deutschen [...] 



157

Nie da się go stłumić, wprowadzając dla wszystkich europej-
skich krajów i narodów jednorodny model stosunków między 
państwem a Kościołem, czy też biurokratycznie zarządzając 
z Brukseli albo Strasburga évolution de la question religieuse 
en Europe w XXI w. Tego rodzaju kulturalna uniformizacja 
jest cywilizacji europejskiej z gruntu obca. Najlepszy środek 
zaradczy przeciwko ponowoczesnemu odnowieniu fundamen-
talizmu polegałby raczej na tym, by każde ze społeczeństw 
europejskich szło dalej drogą, na którą wstąpiło we wczesnej 
nowożytności, szukając sposobu przezwyciężenia konfliktów 
religijnych i wyznaniowych. W przypadku Niemiec będą to 
regulacje prawne pokoju augsburskiego i westfalskiego, które 
otworzyły drogę najpierw do uregulowanego współistnienia 
wyznań chrześcijańskich, potem zaś do nowoczesnego plura-
lizmu indywidualnej swobody sumienia, wyznania czy swobód 
innego rodzaju.

Etienne François w znakomitym wykładzie, wygłoszonym 
w 1984 r. z okazji Augsburskiego Święta Pokoju, wykazał, 
że mechanizmy i tendencje zakorzenione w porozumieniach 
religijnych zawartych w XVI i XVII w. pozostały aktualne 
w historii Niemiec również pod koniec XX w. Przeprowadził 
strukturalne i funkcjonalne porównanie między uregulowaną 
– przez zatwierdzoną prawnie zasadę parytetu – koegzysten-
cją protestantów i katolików w Augsburgu w epoce wczesnej 
nowożytności a rozpoczynającą się w latach 80. XX w. poko-
jową koegzystencją NRD i RFN. Pod koniec wykładu mówca 
wyznał, że zajął się tak intensywnie augsburskim parytetem 
przede wszystkim z powodu wielu analogii, jakie dostrzegł 
między sytuacją ówczesnego Augsburga a niektórymi proble-
mami współczesności. Następnie stwierdził:

„Myślę przy tym nie tylko o Irlandii Północnej czy Libanie, 
ale raczej o kwestiach niemiecko-niemieckich. Mimo kilku 
dość istotnych różnic (duchowy mur, który dzielił katolików 
i protestantów w Augsburgu był innego rodzaju niż obecna 
granica niemiecko-niemiecka), podobieństwa strukturalne 
zdają się przeważać, a dynamika interakcji, która wytworzyła 

ein frey Volk [...]”. Die Glaubensfreiheit als Problem der westfälischen Friedens-
verhandlungen, „Westfälische Zeitschrift” 148, 1998, s. 113–137.

Acceptation de la diversité w Europie



158

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

się w ostatnim dziesięcioleciu między obydwoma państwami 
niemieckimi wykazuje w swej wielostronności i wieloznaczno-
ści pewne podobieństwa z procesami interakcji w parytetowym 
Augsburgu. W obliczu tak wielu podobieństw – mimo iż wiem, 
że historia nie lubi się powtarzać – często zadaję sobie pytanie, 
czy przeniesienie modelu parytetowego na stosunki niemiec-
ko-niemieckie nie mogłoby być jednak realistyczną propozycją 
poprawy sytuacji i wyobrażam sobie, że przyniosłoby to być 
może pokojowi w Europie i ludziom w obu częściach Niemiec 
podobne korzyści jak ponad trzysta lat temu zrujnowanemu 
i podzielonemu Augsburgowi”28.

Dziś wiemy już, że „przeniesienie modelu parytetowego 
[wczesnej nowożytności – H.S.] na stosunki niemiecko-nie-
mieckie” było jedynie rozwiązaniem przejściowym. Jednak 
głębsza analiza historyczna pozwoli z łatwością wykazać, że 
zaznaczająca się na początku lat 80. XX w. polityczna i prawna 
koegzystencja niemiecko-niemiecka była niezbędnym warun-
kiem późniejszego zjednoczenia – podobnie jak ograniczona, 
oparta wyłącznie na regulacjach prawnych tolerancja wyni-
kająca z wczesnonowożytnych porozumień religijnych była 
warunkiem wykształcenia się acceptation de la diversité oraz 
światopoglądowo-duchowego pluralizmu epoki nowoczesnej.

28 E. François, Die Parität im reichsstädtischen Alltag: Abgrenzung, friedliche 
Koexistenz oder Toleranz?, wykład na Augsburskim Święcie Pokoju w 1984 r.



159

Jest dla mnie zaszczytem i radością, że mogę rozpocząć kon-
ferencję „Stosunki międzywyznaniowe w Europie Środkowej 
i Wschodniej w XIV–XVII wieku” kilkoma refleksjami teore-
tyczno-metodologicznymi na temat badań nad religią i Kościo-
łem w późnym średniowieczu i początkach epoki wczesnej 
nowożytności. Stwarza to bowiem okazję do przyjrzenia się, 
jak dalece podejście wypracowane w badaniach nad dziejami 
Europy Zachodniej i Środkowej tamtego okresu pozostaje 
aktualne również dla obszaru Europy Środkowo-Wschodniej 
i Wschodniej. Przede wszystkim jednak ciekaw jestem zapo-
wiedzianych referatów na temat wzajemnych oddziaływań na 
terenach, gdzie krzyżowały się wpływy chrześcijaństwa łaciń-
skiego i prawosławnego. Wszak w strefach przejściowych życie 
religijne i kulturalne rozwija się z reguły szczególnie inten-
sywnie i różnorodnie1. Ponadto uważam porównanie cywili-

* Tłumaczenie na podstawie: H. Schilling, Kultureller Austausch und zwi-
schenkonfessionelle Beziehungen in Ost- und Mittelosteuropa in der werdenden 
Neuzeit, w: Stosunki międzywyznaniowe w Europie Środkowej i Wschodniej w XIV–
–XVII wieku, red. M. Dygo, S. Gawlas, H. Grala, Warszawa 2002, s. 5–24 (przyp. 
red. nauk.).

1 Por. artykuły w tomie zbiorowym będącym wynikiem projektu badawczego 
European Science Foundation (ESF) w Strasburgu: Frontiers of faith. Religious 
exchange and the constitution of religious identities, 1400–1750, red. E. Andor, 
I.G. Tóth, Budapest 2001. W tym miejscu niemożliwe jest pełne udokumen-
towanie stanu badań nad kwestią religii i konfesji we wczesnej nowożytności. 
Wymienię więc tylko najważniejsze artykuły w: W. Reinhard, Ausgewählte 
Abhandlungen, Berlin 1997 oraz moje wcześniejsze opracowania na ten temat, 
opatrzone obszernym aparatem bibliograficznym, w szczególności: H. Schilling, 
Confessional Europe: Bureaucrats, La Bonne Police, Civilizations, w: Hand -
book of European history in the late Middle Ages, Renaissance and Reformation 

Wymiana kulturalna i stosunki 
międzywyznaniowe w Europie 

Środkowej i Wschodniej 
w XIV–XVII w. – ich początki, 
drogi i pierwsze wyniki badań*



160

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

zacji i społeczeństw obu tych części Europy, tak różnych pod 
względem socjoreligijnym2, za jedno z najpilniejszych zadań 
współczesnej i przyszłej historiografii europejskiej. Pozwoli 
to stworzyć stabilne podstawy dla integracji w ramach Unii 
Europejskiej nowych narodów i państw członkowskich, do 
których kiedyś będzie zaliczała się również Rosja.

Niniejszy referat dzieli się na dwie części. Pierwsza jest 
historiograficznym szkicem na temat roli i funkcji religii 
w dziejach dawnej Europy, szczególnie zaś jej formy konfe-
syjnej, jaką przybrała w połowie XVI w. Część druga stawia 
pytania o wynikające z tego konsekwencje dla stosunków 
między religiami i wyznaniami, prezentując je na przykładzie 
postaci ważnego polskiego humanisty i reformatora Johannesa 
a Lasco, czyli Jana Łaskiego.

I. Religia i Kościół jako przedmiot 
badań historycznych nad późnym średniowieczem 

i wczesną nowożytnością – historiografia, 
teoria, metodologia

To, że uważa się religię i Kościół nie tylko za przedmiot 
historii teologii i historii Kościoła sensu stricto, ale także 

1400–1600, red. Th.A. Brady, H.A. Oberman, J.D. Tracy, t. 2, Leiden 1995, 
s. 641–671; tenże, Das konfessionelle Europa. Die Konfessionalisierung der euro-
päischen Länder seit Mitte des 16. Jahrhunderts und ihre Folge für Kirche, Staat, 
Gesellschaft und Kultur, w: Konfessionalisierung in Ostmitteleuropa. Wirkungen 
des religiösen Wandels im 16. und 17. Jahrhundert in Staat, Gesellschaft und 
Kultur, red. J. Bahlcke, A. Strohmeyer, Stuttgart 1999, s. 13–62; tenże, Religion, 
political culture, and the emergence of early modern society. Essays in German and 
Dutch history, Leiden 1992; tenże, Civic Calvinism, Kirksville, Miss. 1991, a także 
moje sprawozdania z postępu badań: Konfessionalisierung und konfessionelles 
Zeitalter, „Geschichte in Wissenschaft und Unterricht”; ‘Konfessionsbildung’ und 
‘Konfessionalisierung’ – ein Literaturbericht, tamże, 42, 1991, s. 447–463, 779–794; 
Konfessioneles Zeitalter, tamże, 48, 1997, s. 350–370, 618–627, 682–694, 748–766; 
zob. też tamże, 52, 2001, s. 346–371. 

2 Więcej na ten temat H. Schilling, Der religionssoziologische Typus Europa 
als Bezugspunkt inner- und interzivilisatorischer Gesellschaftsvergleiche, w: Gesell-
schaften im Vergleich, red. H. Kaelble, J. Schriewer, Frankfurt am Main–New 
York 1999, s. 41–52; tenże, Der Gesellschaftsvergleich in der Frühneuzeitforschung 
– ein Erfahrungsbericht und einige Schlussfolgerungen, w: Vergleich des Vergleichs. 
Zum Stand der Komparatistik in den geistes- und sozialwissenschaftlichen Diszi-
plinen, red. H. Kaelble, J. Schriewer, Frankfurt am Main 2001.



161

historii w ogóle, jest zjawiskiem stosunkowo nowym. Odnosi 
się to, co zrozumiałe, do tych krajów europejskich, które do 
przełomu lat 1989 i 1990 pozostawały w sferze oddziaływania 
metodologicznego, teoretycznego i interpretacyjnego historio-
grafii marksistowskiej, choć trzeba zaznaczyć, że poszczegól-
nych krajów dotyczy to w różnym stopniu. Patrząc z zewnątrz, 
rzec można, że historiografia polska i ewentualnie jeszcze 
węgierska w najmniejszym stopniu poddały się monopolowi 
badań zdominowanych przez perspektywę ekonomiczno-kla-
sową. Jednakże z dominacją, choć nie monopolem, socjo-
ekonomicznych podejść i wzorców interpretowania historii 
europejskiej mamy do czynienia w latach 60. i 70. XX w. rów-
nież w niemarksistowskiej historiografii RFN, a także innych 
krajów zachodnioeuropejskich i Ameryki. Z perspektywy 
czasu znaleźć można w tej kwestii znaczące podobieństwa 
między historiografiami po obu stronach „żelaznej kurtyny”. 
Bowiem w latach 60. i 70. wyznawano – przede wszystkim 
w Stanach Zjednoczonych i RFN – paradygmat historii spo-
łecznej, ukierunkowanej na badanie wąsko rozumianych czyn-
ników gospodarczych i społecznych3. Kwestie kulturowe, nie 
mówiąc już o religijnych, odgrywały w ówczesnych analizach 
niewielką – o ile w ogóle jakąkolwiek – rolę. Wprawdzie w nie-
marksistowskich społeczeństwach Ameryki i Europy religia, 
wyznanie i Kościół nadal stanowiły przedmiot prowadzonych 
na wydziałach teologicznych badań z zakresu historii teologii 
i historii kościelnej, jednakże jako problematyka badawcza 
w ramach historii ogólnej czy społecznej do początku lat 70. 
czekały one, rzec można, na ponowne odkrycie. W okresie, 
gdy również niemarksistowska historiografia interesowała 
się przede wszystkim czynnikami społecznymi i ekonomicz-
nymi, a zagadnienia religijne i kulturowe w zasadzie zniknęły 
z pola widzenia, chodziło zatem o to, żeby uzasadnić znaczenie 
religii i Kościołów w historii powstania nowożytnych społe-
czeństw europejskich, dokonując dwojakiego rodzaju rozgra-

3 Na temat dawniejszego podejścia metodologicznego, datującego się od lat 
tużpowojennych, a odrzuconego w połowie lat 50. XX w., z którego miała szansę 
rozwinąć się współczesna, nowa ocena religii, wyznania i Kościoła w kontekście 
ogólnohistorycznym, zob. W. Schulze, Deutsche Geschichtswissenschaft nach 
1945, wyd. 2, München 1993, s. 260–280, por. też s. 271.

Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie



162

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

niczeń teoretycznych i metodologicznych. Pilnie potrzebne 
było podejście socjoreligijne, pozwalające uniknąć zarówno 
wspomnianego socjologicznego redukcjonizmu historii, bez 
uwzględniania religijnych i kulturowych modeli interpreta-
cyjnych, jak i nie mniej redukcjonistycznego idealizmu, dla 
którego każda interpretacja zjawisk religijnych i kościelnych 
w kontekście historii społecznej była podejrzana. Przy kon-
strukcji metody socjoreligijnej, która uwzględniałaby historię 
wyznań, pozwalając zarazem ominąć obie wymienione wyżej 
pułapki metodologiczne oraz ujmować religię jako samo-
dzielny czynnik działający w społeczeństwie i poprzez nie, 
pomocne okazały się dwa nurty dyskusji socjologicznej: opie-
rająca się na koncepcjach Maksa Webera debata o moderni-
zacji oraz teoria systemów.

Z perspektywy teorii systemów okres reformacji, a do 
pewnego stopnia także i średniowiecze, można postrzegać 
jako system społeczny, w którym inaczej niż w nowoczesnym, 
zlaicyzowanym świecie XIX i XX w., religia i Kościół nie były 
jednymi z wielu podsystemów, lecz fundamentem całej struk-
tury społecznej. Bez nich życie społeczne i polityczne nie było 
wówczas jeszcze w stanie w pełni funkcjonować. Siedemna-
stowieczni prawnicy ujęli to w maksymę: Religio vinculum 
societatis – religia jest spoiwem, bez której niemożliwe jest 
uporządkowane współistnienie w państwie i społeczeństwie. Ta 
socjoreligijna właściwość struktur społecznych dawnej Europy 
opierała się na charakterystycznym dla tamtej epoki pojęciu 
polityczności, które w odróżnieniu od współczesnego, obejmo-
wało także religię i Kościół, a nie – jak to jest w zwyczaju od 
oświecenia – dystansowało się i traktowało jako czynniki obce 
polityce. Stąd też nasuwa się wniosek, że kompetentna analiza 
struktury i specyficznych przeobrażeń Europy w początkach 
nowożytności wydaje się niemożliwa bez należytego uwzględ-
nienia wyznania jako jednej z podstawowych kategorii badań 
historycznych.

Przypomnienie znaczenia religii i Kościoła w procesie 
kształtowania się europejskiej nowożytności sprawiło, że 
w latach 80. i 90. XX w. powstało wiele studiów monograficz-
nych z zakresu historii Kościołów i wyznań, uwzględniających 
historię społeczną. Doprowadziło to do zasadniczej debaty 



163

metodologiczno-teoretycznej na temat stosunku elementów 
laickich i religijnych w historii wczesnej nowożytności – do dziś 
nie została ona zakończona. Przedstawienie całego spektrum 
tej dyskusji czy też powstałych w jej kontekście badań z zakresu 
historii religii i wyznań zaprowadziłoby nas zbyt daleko. Dla-
tego też ograniczę się do przedstawienia trzech wniosków, 
czy też aspektów, które wydają mi się szczególnie ważne dla 
tematu konferencji: „Wymiana kulturalna i stosunki między-
wyznaniowe w Europie Środkowej i Wschodniej w XIV–XVII 
wieku”. Jest to po pierwsze teza o Europie jako odrębnym 
typie socjoreligijnym; po drugie relatywizacja dolnej granicy 
epoki około 1500 r. i uświadomienie sobie istnienia ciągłości 
między późnym średniowieczem a przełomem XVI i XVII w.; 
po trzecie wreszcie – paradygmat konfesjonalizacji.

1. Socjoreligijny profil Europy: dialektyczny charakter 
europejskiego procesu laicyzacji

W przeciwieństwie do nowoczesnego świata, czyli od cza-
sów oświecenia i rewolucji francuskiej, dla którego teoretycz-
no-systemowy rozdział Kościoła i państwa jest konstytutywną 
normą ładu społecznego, dla społeczeństw średniowiecza 
i wczesnej nowożytności charakterystyczne było strukturalne 
i funkcjonalne krzyżowanie się obu wymienionych obszarów. 
Wynikało to ze specyficznego, socjoreligijnego profilu Europy 
chrześcijaństwa łacińskiego. Z jednej strony widać w tym zazę-
bianie się religii i społeczeństwa, czy też Kościoła i świeckich 
struktur państwa. Z drugiej strony jednak proces ten postę-
pował nie w ramach statycznego monizmu, lecz dualizmu, 
dzięki któremu Kościół i państwo pozostawały odrębnymi 
tworami, niezależnie od tego, jak bliski był ich sojusz4. Tak 

4 Więcej na ten temat zob. przyp. 2, a także: H. Schilling, Die neue Zeit. 
Vom Christenheitseuropa zum Europa der Staaten, 1250–1750, Berlin 1999, zwł. 
s. 456 n.; tenże, Die konfessionellen Glaubenskriege und die Formierung des 
frühmodernen Europa, w: Glaubenskriege in Vergangenheit und Gegenwart, red. 
P. Herrmann, Göttingen 1996, s. 123–127; tłum. pol.: Konfesyjne wojny za wiarę 
a formowanie się wczesnonowożytnej Europy, w: tenże, Konfesjonalizacja. Kościół 
i państwo w Europie doby przednowoczesnej, tłum. J. Kałążny, posłowie H. Or-
łowski, Poznań 2010 (Poznańska Biblioteka Niemiecka, 32), s. 557–571; tenże, 
Krieg und Frieden in der werdenden Neuzeit – Europa zwischen Staatenbellizität, 

Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie



164

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

rzecz ujmując, wypada stwierdzić, że Europa właściwie od 
początku ukierunkowana była na laicyzację. Zeświecczenie, 
w której wyniku wykrystalizowało się nowoczesne, w pełni 
niezależne od Kościoła i religii państwo oraz równie autono-
miczne nowoczesne społeczeństwo, nie było jednak procesem 
linearnym, lecz przebiegało fazowo. Okresy nasilonej laicyza-
cji występowały na przemian z czasem, kiedy zazębianie się 
struktur państwowych i kościelnych stawało się silniejsze i na 
pierwszy plan wysuwał się sojusz obu tych instytucji. W sumie 
laicyzacja nie rozwijała się agresywnie, jako ruch antyreligijny 
czy antyklerykalny, lecz w ścisłym związku z tradycjami reli-
gijno-kościelnymi. W ten sposób istotne postawy, tendencje 
i wzorce w strukturach kościelnych i systemach religijnych 
mogły zostać przeniesione na grunt świeckiego państwa i spo-
łeczeństwa. Ich wpływ można dostrzec jeszcze dziś, w czasach 
autonomicznej laickości. 

Ten socjoreligijny profil Europy i wynikająca z niego specy-
fika europejskiego procesu laicyzacji, które powyżej mogłem 
jedynie pokrótce naszkicować, do dziś stanowią składnik 
kulturowo-duchowej tożsamości Europy – i to jest pierwszy 
wniosek niniejszych rozważań. Są one również istotne dla 
przeprowadzenia pełnej historycznej analizy roli i funkcji, jaką 
religia i Kościół spełniały w dawnej Europie, w szczególności 
w okresie od 1400 do 1650 r. Metodologia takich rozważań 
musi się zawsze opierać na następujących założeniach: że reli-
gia i struktury kościelne miały znaczenie ogólnospołeczne; że 
religia i przemiany w Kościele, które skumulowały się w oma-
wianym okresie, były zarazem przeobrażeniami społecznymi; 
że religia, a w szczególności wyznaniowa integracja i tożsa-

Glaubenskrieg und Friedensbereitschaft, w: 1648 – Krieg und Frieden in Europa, 
red. K. Bußmann, H. Schilling, t. 1: Politik, Religion, Recht und Gesellschaft, 
Münster 1998, s. 13–22; tłum. pol.: Wojowniczość i pokojowe usposobienie. 
Europa pomiędzy wojowniczością państw a zdolnością do rozwiązań pokojo-
wych, w: tenże, Konfesjonalizacja. Kościół i państwo w Europie..., s. 590–606, 
s. 590–606; tenże, Die Konfessionalisierung Europas – Ursachen und Folgen für 
Kirche, Staat, Gesellschaft und Kultur, w: 1648 – Krieg und Frieden in Europa..., 
t. 1, s. 219–228. Szeroko zakrojony antropologiczno-historyczny zarys epoki: 
W. Reinhard, Die lateinische Variante von Religion und ihrer Bedeutung für die 
politische Kultur Europas. Ein Versuch in historischer Anthropologie, „Saeculum” 
43, 1992, s. 231–255.



165

mość oznaczała zawsze też integrację polityczną i społeczną; 
na koniec, że religijne i wyznaniowe relacje i procesy wymiany 
zawsze oddziaływały również na płaszczyźnie ogólnokulturo-
wej i społecznej.

2. Relatywizacja reformacji jako cezury epok

Teza o stosunkowo stabilnym typie socjoreligijnym, który 
decydował o kształcie społeczeństwa europejskiego w tysiąc-
leciu od około 800 do 1800 r., niesie ze sobą pewne nieunik-
nione konsekwencje dla oceny reformacji jako zjawiska, które 
zapoczątkowało nową epokę.

Źródła koncepcji, wedle której reformacja była przełomem 
w dziejach powszechnych, tkwią w ocenach własnych prote-
stantów oraz dziewiętnastowiecznej historiografii niemieckiej 
z Heglem i Leopoldem von Ranke na czele. W tej tradycji 
mieściła się również teza o rewolucji wczesnoburżuazyjnej5, 
wypracowana w latach 60. i 70. XX w. przez historyków ener-
dowskich i radzieckich, która jednak – jeśli się nie mylę – nie 
przyjęła się w innych krajach środkowoeuropejskich, przede 
wszystkim zaś nie została życzliwie przyjęta w Polsce.

Historiograficzna analiza porównawcza na gruncie euro-
pejskim wyraźnie ukazuje, że tak ograniczona recepcja tezy 
o rewolucji wczesnoburżuazyjnej nie zaskakuje. Wyobrażenie 
bowiem, że nowożytność wyłoniła się z reformacji, jest poglą-
dem na wskroś niemieckim6. Inni historycy, przede wszystkim 

5 Klasyczna dokumentacja tej debaty w: Reformation oder frühbürgerliche 
Revolution?, red. R. Wohlfeil, München 1972; „ortodoksyjne”, marksistowskie 
ujęcie można znaleźć w: Die frühbürgerliche Revolution in Deutschland, red. 
M. Steinmetz, Berlin 1985.

6 Więcej na ten temat w: H. Schilling, Reformation – Umbruch oder Gip-
felpunkt eines Temps des Réformes?, w: Die frühe Reformation in Deutschland 
als Umbruch, red. B. Moeller, Gütersloh 1998, s. 13–34; na temat wywołanej 
przez tę kwestię debaty ostatnio: B. Hamm, Wie innovativ war die Reformation?, 
„Zeitschrift für Historische Forschung” 27, 2000, s. 481–497. Z zupełnie innej 
perspektywy, mianowicie badań nad kryzysem XVII w., Hartmut Lehmann 
popiera zaproponowaną nową periodyzację historii: „Czyż nie jest właściwym 
– pyta – ujmować okres od XIII do XVIII w. jako jeden ciąg rozwojowy i czy 
nie można postrzegać kryzysy XVII w. jako późne przejawy kryzysów czterna-
sto- i piętnastowiecznych?”; H. Lehmann, Die Krisen des 17. Jahrhunderts als 
Problem der Forschung, w: Krisen des 17. Jahrhunderts als Problem der Forschung, 
red. M. Jakubowski-Thiessen, Göttingen 1999, s. 13–24, tu s. 21 n. 

Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie



166

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

francuscy, mówią natomiast o epoce wielu reformacji (m.in. 
Jean Delumeau)7, mając przy tym na myśli stulecia między 
1250 a 1550 r. W rzeczy samej, z perspektywy europejskiej 
widać, że teologia, pobożność, ordynacje kościelne, a także 
społeczne formy przejawiania się religii już na długo przed 
Lutrem wkroczyły na drogę odnowy – począwszy od zako-
nów żebraczych w XIII w., poprzez devotio moderna w XIV 
i XV w. i ruch husycki, skończywszy na wyraźnej modernizacji 
Kurii Rzymskiej w XIV i XV w., która przeobraziła jej struk-
tury polityczne, administracyjne i finansowe. W tym kontek-
ście wystąpienie Lutra jawi się raczej jako reakcja na kryzys 
modernizacyjny Kościoła rzymskiego, szczególnie irytujący 
z perspektywy odległych, saksońskich peryferii, a nie jako 
modernizacja par excellence. W historiografii zachodnionie-
mieckiej zaczęto coraz częściej podważać tradycyjne założenie 
o roli reformacji jako rewolucyjnej przemiany czy epokowego 
wydarzenia. Przewartościowanie to rozpoczęło się mniej wię-
cej w tym samym czasie, gdy w NRD toczyła się dyskusja 
na temat rewolucji wczesnoburżuazyjnej. W historiografii 
zachodnioniemieckiej nowe impulsy nadeszły z dwu kierun-
ków – ze studiów nad późnym średniowieczem (a konkretnie 
prac Hartmuta Boockmanna, Petera Morawa, Kaspara Elma 
i Klausa Schreinera) oraz nad konfesjonalizacją, zapoczątko-
wanych przez Wolfganga Reinharda i Heinza Schillinga.

Wyniki badań nad późnym średniowieczem (w szczegól-
ności nad historią teologii, duchowości i pobożności ludo-
wej8, ale także nad historią instytucji kościelnych i społeczną) 
coraz wyraźniej ukazują, że zmiana jakościowa, jaką przynio-
sła europejska nowożytność, bierze początek w „twórczym 
 zagęszczeniu” (gestaltende Verdichtung) stuleci przedreforma-

7 P. Chaunu, Le temps de réformes. La Crise de la chrétienté. L’éclatement 
(1250–1550), Paris 1975 (zob. też tłum. pol.: Czas reform. Historia religii i cywi-
lizacji (1250–1550), tłum. J. Grosfeld, Warszawa 1989); J. Delumeau, Reformy 
chrześcijaństwa w XVI i XVII w., t. 1: Narodziny i rozwój reformy protestanckiej, 
tłum. J.M. Kłoczowski, t. 2: Katolicyzm między Lutrem a Wolterem, tłum. P. Kło-
czowski, Warszawa 1986.

8 Pionier na tym polu badań, Robert Scribner, traktował z reguły wieki XV 
i XVI jako pewną całość; zob. np. R.W. Scribner, Elements of popular belief, 
w: Handbook of European history..., t. 1, s. 231–258; Popular religion in Germany 
and Central Europe, 1400–1800, red. B.[R.W.] Scribner, T. Johnson, London 1996.



167

cyjnych, by sparafrazować klasyczne sformułowanie Petera 
Morawa9. Późnego średniowiecza nie uważa się już za Joha-
nem Huizingą za „jesień”10, ale raczej za rozpoczęcie – nowo-
żytności w Europie.

Ponadto badania nad poreformacyjnymi procesami kon-
fesjonalizacyjnymi w Niemczech i w Europie wskazują, że 
początki i przyspieszenie przemian przypadły nie na okres 
reformacji, a tym samym nie na dziesięciolecia tzw. rewolu-
cji wczesnoburżuazyjnej, lecz dopiero na okres po 1550 r., 
ze szczególną zaś intensywnością na dziesięciolecia około 
1600 r. Tym samym – mówiąc dobitnie – reformacja znik-
nęła, starta z jednej strony przez przedreformacyjne „twórcze 
zagęszczenie” późnego średniowiecza, z drugiej zaś – główną 
poreformacyjną falę formująco-modernizującą epoki konfe-
sjonalizacji. Oznaczało to ponownie otwarcie dyskusji periody-
zacyjnej. Obecnie od historyków oczekujemy zbadania okresu 
od 1400 r. – czy nawet od XIII w. – do XVII stulecia bez auto-
matycznego dzielenia tego okresu na czasy przed i po refor-
macji. Jest to zadanie innowacyjne, któremu próbuje wszak 
sprostać także niniejsza konferencja, zaprojektowana przez 
Mariana Dygo.

3. Konfesjonalizacja i paradygmat konfesjonalizacji 
w badaniach nad historią społeczeństwa i kultury 

epoki wczesnej nowożytności

Teza o długim okresie przemian w religii i Kościele, trwają-
cym od późnego średniowiecza aż do XVII w., oraz ich przy-
spieszeniu w latach 1550–1650 sprawiła, że w centrum zain-
teresowania badaczy znalazło się kulturowe i ogólnodziejowe 
znaczenie wyznań: luteranizmu, potrydenckiego katolicyzmu, 
kalwinizmu. W celu poznania ich roli w ogólnospołecznych 
przemianach i procesach przekształceń, a także dla zainspi-
rowania nowych kierunków badawczych, wypracowano model 

9 P. Moraw, Von offener Verfassung zu gestalteter Verdichtung. Das Reich im 
spä ten Mittelalter, 1250 bis 1490, Berlin 1985.

10 J. Huizinga, Herbst des Mittelalters, wyd. 8, Stuttgart 1961 (wyd. pol.: Jesień 
średniowiecza, tłum. T. Brzostowski, wyd. 6, Warszawa 1998).

Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie



168

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

interpretacyjny określony mianem konfesjonalizacji11. Patrząc 
z punktu widzenia historii nauki, rzec można, że badania nad 
konfesjonalizacją wykształciły się ze zmodyfikowanej recepcji 
debaty nad teorią Maksa Webera – nie tylko jego tezy o kal-
winizmie, lecz także, a właściwie przede wszystkim – o racjo-
nalizacji. Tym samym do głosu doszedł sposób patrzenia na 
historię, który uwypukla jej procesualny charakter. Dzięki 
temu struktury religijne i kościelne oraz przeobrażenia rodzą-
cej się nowożytności (XV–XVII w.) – przy czym chodzi tu 
bardziej o przekształcenia okresu umacniania się podziałów 
konfesyjnych niż wczesnej fazy reformacji – zaczęły jawić się 
nie jako anachroniczne hamulce przemian społecznych, lecz 
wręcz przeciwnie – jako jedna z ich sił napędowych. Zatem 
konfesjonalizację postrzega się obecnie nie jako powrót do 
ładu przednowożytnego, „w zasadzie” już przezwyciężonego 
przez humanizm i renesans porządku poprzedzającego okres 
zachodzących zjawisk sekularyzacyjnych, lecz wręcz przeciwnie 
– jest ona jednoznacznie pojmowana jako modernizacja. Pod 
wpływem tezy Maksa Webera o roli kalwinizmu [w procesie 
racjonalizacji i modernizacji – red. nauk.] historiografia już 
od dawna tak właśnie postrzegała rzekomo w swej istocie pro-
gresywny protestantyzm kalwińsko-reformowany oraz grup 
nonkonformistów. Obecnie rolę modernizacyjną przypisuje się 
też luteranizmowi i odnowionemu katolicyzmowi potryden -
ckiemu. Wyznanie ewangelicko-reformowane, luteranizm i kon-
fesjonalizacja katolicka ujmowane są w ścisłym systemowym 
i pojęciowym związku, jako procesy przebiegające paralelnie, 
identyczne lub podobne do siebie pod względem funkcjonal-
nym, tzn. w zakresie ich makrohistorycznych funkcji i skutków. 

Pojęciem „konfesjonalizacja” określa się proces funda-
mentalnych przemian społecznych, który z jednej strony 

11 Na temat rozwoju tego paradygmatu w historiografii zob. przyp. 1. 
Z nowszych prac zob. W. Reinhard, „Konfessionalisierung” auf dem Prüfstand, 
w: Konfessionalisierung in Ostmitteleuropa..., s. 79–88; zob. też Drei Konfessionen 
in einer Region. Beiträge zur Geschichte der Konfessionalisierung im Herzogtum 
Berg vom 16. bis 18. Jahrhundert, red. B. Dietz, S. Ehrenpreis, Köln 1999 (tu 
przede wszystkim systematyzujący zarys: W. Schulze, Konfessionalisierung als 
Paradigma zur Erforschung des konfessionellen Zeitalters, s. 15–30 oraz S. Ehren-
preis, Konfessionalisierung von unten. Konzeption und Thematik eines bergischen 
Models?, s. 3–14).



169

objął zmiany w sferze religii, Kościoła, mentalności i kultury, 
z drugiej zaś – przeobrażenia w państwie, polityce i społe-
czeństwie. W koncepcji tej chodzi zatem nie tylko o powstanie 
nowożytnych Kościołów wyznaniowych jako instytucji, czy też 
wykształcenie się wyznań jako systemów religijno-kultural-
nych, różniących się od siebie pod względem doktryny, ducho-
wości, rytu i kultury codzienności. Istotny jest raczej sterowany 
przez religię i Kościoły proces przemian, który objął wszystkie 
obszary życia prywatnego i publicznego, w znacznym stopniu 
współtworząc profil nowożytnej Europy. Badania nad tak 
ujętą konfesjonalizacją obejmują niezwykle szeroki zakres: 
od problemów politycznych, prawnych i instytucjonalnych, 
poprzez zagadnienia mentalności i normalizacji zachowań 
(dyscyplinowanie społeczne i kościelne) aż po znaczenie kwe-
stii wyznaniowych dla polityki zagranicznej i kształtowania 
się międzynarodowej równowagi mocarstw, czyli dla historii 
stosunków politycznych na najwyższym poziomie.

Tak więc konfesjonalizacja, która w latach 30. XVI w. 
objęła już w zasadzie wszystkie społeczeństwa i państwa 
Europy, bynajmniej nie była hamulcem przemian społecznych, 
lecz prowadziła do modernizacji – i to na niemal wszystkich 
obszarach życia publicznego i prywatnego. W każdym razie 
taki wniosek wynika z intensywnej dyskusji historyków nowo-
żytności, toczącej się od kilku lat w Ameryce i Europie.

Formowały i modernizowały się przede wszystkim same 
Kościoły, czyniąc to na przykład poprzez jednoznaczną, 
nowożytną definicję podstaw dogmatycznych w różnych 
wyznaniach wiary, by wymienić jedynie Confessio Augustana, 
Helvetica, Gallicana czy Professio fidei Tridentinae. Ważne było 
również powiększenie nowożytnego instrumentarium – biuro-
kratyzacja i profesjonalizacja duchowieństwa. Ponadto w kilku 
wypadkach – przede wszystkim w kalwinizmie – doszło do 
poszerzenia autonomii i podmiotowości gminy wyznaniowej. 
Na koniec wreszcie, istotną rolę odegrały wydajne instancje 
kontrolne i dyscyplinujące, począwszy od protestanckiego 
dyscyplinowania kościelnego, poprzez rozpowszechnione we 
wszystkich Kościołach wizytacje, a skończywszy na inkwizycji, 
o której można powiedzieć wszystko, tylko nie to, że była 
archaiczna czy zacofana. 

Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie



170

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Jednakże modernizacji i formowaniu na sposób nowo-
żytny podlegały także państwo i społeczeństwo. Powstało 
nowożytne państwo wyznaniowe, które na zewnątrz odróż-
niało się od innych państw poprzez wyznanie albo ustano-
wienie Kościoła państwowego, jednocześnie konsolidując 
się wewnętrznie, zarówno duchowo, jak i instytucjonalnie. 
Nastąpiło to w dużej mierze poprzez lansowanie nowożytnej 
zasady suwerenności, pozostającej w najściślejszym związku 
z często mającą gwałtowny przebieg i wywołującą konflikty 
konfesjonalizacją. 

Kształtował się także nowożytny system europejskich 
mocarstw (Mächteeuropa), rodzący się wśród wojen religijnych 
i wyznaniowych, które – tutaj można, nieco prowokacyjnie, 
jedynie o tym wspomnieć – stanowiły nieodłączny składnik 
epoki konfesjonalizacji. Wojny te – czy nam się to podoba, 
czy nie – były niczym gwałtowne i potężne koło zamachowe 
nowożytnych procesów formotwórczych i modernizacyjnych 
również z tego powodu, że z czasem prowadziły do dekonfe-
sjonalizacji oraz autonomizacji w sferze polityki. 

Ponadto powstało ujednolicone, nowożytne, zdyscypli-
nowane społeczeństwo poddanych. Mówiąc ogólnie, zazna-
czyły się nowożytno-nowoczesne formy w życiu małżeńskim, 
rodzinnym, wychowaniu i edukacji, roli kobiet w domu i sferze 
publicznej, a także nowe formy w myśleniu, emocjonalności 
i zachowaniu ludzi. Wszystko to stanowi nadzwyczaj szerokie 
i zróżnicowane pole badawcze, również w kontekście pytania, 
jak głęboko te – same w sobie wyraźne – tendencje przeniknęły 
do rzeczywistości, czyli na ile efektywna była konfesjonalizacja.

Badania nad tymże procesem otwierają przed historią religii 
i Kościołów niezwykle szerokie pole nowych pytań i analiz. Nie 
miejsce tu na zajmowanie się tą kwestią szczegółowiej, nie jest 
to też konieczne. Chodzi bowiem raczej o konsekwencje wyni-
kające z tego dla tematu niniejszych rozważań, czyli o historię 
relacji między religiami i wyznaniami oraz ich – być może także 
jakościowe – przeobrażenia w XV i XVI stuleciu. W związku 
z tym druga część mojego referatu zawiera kilka ogólniejszych 
przemyśleń i przywołuje jeden przykład, w osobie wielkiego 
polskiego reformatora Jana Łaskiego vel Johannesa a Lasco, 
jak na ogół z łacińska nazywano go w Europie Zachodniej.



171

II. Wymiana międzywyznaniowa 
a bariery konfesyjne

1. Zasadnicze przeobrażenia podstaw regionalnego 
zróżnicowania Europy w epoce podziałów wyznaniowych

W perspektywie kolejnych zagadnień, które będą podejmo-
wane na niniejszej konferencji w najbliższych dniach – historii 
stosunków międzyreligijnych i związanych z tym procesów 
wymiany w Europie Środkowej i Wschodniej od XIV do 
XVII w. – trzeba pamiętać o dwu aspektach makrohistorycz-
nej perspektywy europejskiej. Po pierwsze, podczas wszystkich 
debat nad ściślej zakreśloną problematyką należy mieć na 
uwadze to, że głębokim przemianom jakościowym podlegały 
w okresie od XIV do XVII w. nie tylko same podstawy, ale 
także konkretne wersje i funkcje tego rodzaju stosunków kul-
turalnych i procesów wymiany. Po drugie zaś, trzeba uwzględ-
nić, że w poszczególnych regionach Europy przemiany nastą-
piły w różnym czasie, a także były odmienne treściowo. Obie 
tezy opatrzę krótkimi objaśnieniami.

Po pierwsze, mówiąc o jakościowej zmianie podstaw 
i odmiennej funkcji stosunków kulturalnych i wymiany między-
religijnej w Europie od XIV do XVI w., mam na myśli przede 
wszystkim konfesjonalizację. W wyniku reformacji ukształ-
towały się homogeniczne „systemy światopoglądowe”, które 
w swych wyznaniach wiary (confessiones) sformułowały jedno-
znaczne kryteria przynależności i wykluczenia, a tym samym 
wytyczyły granicę ostrego podziału na „my” i „oni” – przy 
czym tych ostatnich z reguły uważano za potępionych. W ten 
sposób w łonie łacińskochrześcijańskiej cywilizacji europej-
skiej po raz pierwszy wykształciło się wiele sformalizowanych, 
najczęściej związanych z poszczególnymi narodami i krajami 
kultur kościelno-wyznaniowych, które wzajemnie się wyklu-
czały i między którymi powstały przepaście, istniejące potem 
przez całe pokolenia, utrudniające, a nawet uniemożliwiające 
wszelkie kontakty i wymianę. Trzeba wprawdzie zauważyć, 
że także średniowieczna societas christiana nigdy nie była 
tak jednorodna jak to się może wydawać z perspektywy roz-
dartej podziałami epoki nowożytnej. Nigdzie nie widać tego 

Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie



172

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

tak wyraźnie jak w strefie granicznej między Europą Środ-
kowo-Wschodnią a Wschodnią. Wszak i w samym chrześcijań-
stwie łacińskim istniały regionalne kultury religijne, integru-
jące się wokół pewnych postaci i kultów. Wymienię jedynie 
św. Jadwigę Śląską (1174–1243) oraz polskie sanktuarium, 
Częstochowę, ze szczególnie rozbudowanym, lokalnym kul-
tem maryjnym. Jednak te i inne religijne tożsamości epoki 
średniowiecza, w odróżnieniu od nowożytnych tożsamości 
wyznaniowych, nie niosły ze sobą wykluczenia. Nie przekre-
ślały możliwości wymiany i podtrzymywania kontaktów. Miały 
wprawdzie wymowę polityczną i społeczną, jak na przykład 
kult św. Jadwigi dla śląskiej szlachty czy mieszkającej tam 
ludności niemieckojęzycznej. Mimo to poczucie przywiązania 
do św. Jadwigi czy Czarnej Madonny z Częstochowy pozo-
stawało uniwersalne, ponieważ w sposób niezaprzeczalny 
stanowiło część powszechnego Kościoła katolickiego. Refor-
macja i konfesjonalizacja zmieniły to całkowicie. Integracja 
w duchu nowożytnym kultur religijnych wiązała się z wyklu-
czaniem i wytyczaniem granic. Naprzeciw uwewnętrznio-
nego „my” stanęło jasno zdefiniowane „obce”, „inne” – to 
co zewnętrzne, by nie powiedzieć wrogie. Wymiana między 
nimi była zasadniczo zakazana, jeśli nawet – jak to często 
w historii bywa – rzeczywistość i życie codzienne nie zawsze 
się do tego stosowały, na przekór normom umożliwiając czy 
nawet wymuszając nawiązywanie kontaktów. W perspektywie 
makrohistorycznej decydujące znaczenie przypadło jednak 
zjawisku wykluczenia i utrwalania podziałów. Na przykład przy 
okazji wyboru uczelni, którego przez całe pokolenia dokony-
wano wedle kryterium wyznania, decydując się na uniwersytet 
katolicki, luterański bądź kalwiński. A jeszcze bardziej jest to 
widoczne w sferze rytualnej, w procesjach i pielgrzymkach, 
które przechodziły przez teren protestanckich sąsiadów jak 
gdyby szły przez terytorium wroga. Czy też na przykładzie 
eucharystii, od której w katolickich kościołach jeszcze dzisiaj 
odsunięty jest każdy chrześcijanin niekatolik12.

12 Na temat powstania i funkcji kulturowych tożsamości w ogóle oraz wyzna-
niowych tożsamości okresu nowożytnego w szczególności istnieje już obszerna 
literatura. O tożsamości wyznaniowej ostatnio zob. H. Schilling, Konfessionalität 
und europäische Identität, w: Die religiöse Dimension im Geschichtsunterricht an 



173

Po drugie, istotna jest kwestia różnic regionalnych, a kon-
kretnie sytuacji w Europie Środkowej i Środkowo-Wschodniej13. 
W porównaniu z Europą Zachodnią i terytorium położonego 
w samym jej środku Świętego Cesarstwa Rzymskiego, gdzie 
podziały i antagonizmy instytucji i kultur wyznaniowych przy-
brały już wyraźną postać, na obszarze Europy Wschodniej 
i Środkowo-Wschodniej, od Polski na północy, do Węgier, 
Siedmiogrodu i Bałkanów na południu, sprzeczności te nie 
były tak ostre i zasadnicze. Wymiana religijna na tych tere-
nach w średniowieczu była szczególnie duża i różnorodna – 
także między chrześcijaństwem łacińskim i greckim. Wydaje 
się, że nie uległo to zasadniczym zmianom również w XVI 
i na początku XVII w. Jak widać zatem wykluczenie, podziały 
i zanik kontaktów religijnych i ogólnokulturalnych w wyniku 
konfesjonalizacji zachodziły tutaj powoli i z dużym opóź-
nieniem. W wielu wypadkach odnosi się nawet wrażenie, że 

Europas Schulen, red. W. Schroeiber, H.M. Körner, Neuried 2000, s. 121–138. 
Ogólnie na temat kwestii tożsamościowych zob. np.: Nationale und kulturelle 
Identitä t. Studien zur Entwicklung des kollektiven Bewußtseins in der Neuzeit, 
red. B. Giesen, Frankfurt am Main 1991; Nationale, ethnische Minderheiten 
und regionale Identitäten in Mittelalter und Neuzeit, red. A. Czacharowski, Toruń 
1994; Ständische und religiöse Identitäten in Mittelalter und früher Neuzeit, red. 
S. Kwiatkowski, J. Małłek, Toruń 1998; Muster und Funktionen kultureller Selbst- 
und Fremdwahrnehmung. Beiträge zur internationalen Geschichte der sprachlichen 
und literarischen Expansion, red. U.C. Sander, F. Paul, Göttingen 2000. Na temat 
codziennego współistnienia wyznań niedoścignione opracowanie to: E. François, 
Die unsichtbare Grenze. Protestanten und Katholiken in Augsburg 1648–1806, Sig-
maringen 1991. Zob. także P. Warmbrunn, Zwei Konfessionen in einer Stadt. Das 
Zusammenleben von Katholiken und Protestanten in den paritätischen Reichsstäd-
ten Augsburg, Biberach, Ravensburg und Dinkelsbühl von 1548–1648, Wiesbaden 
1983; P. Tschunke, Konfession und Alltag in Oppenheim. Beitrag zur Geschichte 
von Bevölkerung und Gesellschaft einer gemischt konfessionellen Kleinstadt der 
früher Neuzeit, Wiesbaden 1984; E. Heller-Karneth, Drei Konfessionen in einer 
Stadt. Zur Bedeutung des konfessionellen Faktors im Alzey des Ancién Regime, 
Würzburg 1996.

13 Te oceny wynikają rzecz jasna z pierwszego wrażenia, powstałego po 
zapoznaniu się ze wstępnymi wynikami dopiero rozpoczynających się badań 
komparatystycznych z zakresu socjologii religii i historii wyznań na tym terenie. 
Zob. Frontiers of faith... – powstałe po pierwszym roboczym spotkaniu kiero-
wanego przez Istvana Tótha i Heinza Schillinga zespołu „Religion and cultural 
exchange” w ramach European Science-Project „Cultural Exchange in Europe, 
the 15th–18th centuries”; Church and society in Central and Eastern Europe, red. 
M. Crãciun, O. Chitta, Cluj–Napóca 1998; trójjęzyczny tom zbiorowy Katholische 
Reform und Gegenreformation in Innerösterreich 1564–1628, red. F.M. Dolinar, 
M. Liebmann, H. Rumpler, L. Tavano, Klagenfurt 1994.

Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie



174

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

przewagę miały siły sprzed okresu podziałów konfesyjnych, 
a także tendencje przeciwne lub obojętne formowaniu się 
wyznań. Właśnie w odniesieniu do konfesjonalizacji i sto-
sunków międzyreligijnych daje się wyróżnić odrębny typ – 
środkowo-wschodnio- i wschodnioeuropejski – pozostający 
na marginesie przemian i ogarnięty charakterystycznymi dla 
Europy Zachodniej i Środkowej procesami przeobrażeń na 
mniejszą skalę. Ta szczególna sytuacja zakończyła się w Pol-
sce, Czechach, Słowenii, Chorwacji i w habsburskich teryto-
riach południowo-wschodniej Europy w momencie zwycięstwa 
konfesjonalizacji katolickiej na początku XVII w. Jednak na 
Węgrzech, w Siedmiogrodzie i na Bałkanach utrzymywała się 
jeszcze w XVIII w. 

2. Przykład – Jan Łaski i dialektyka religijno-kulturalnej 
wymiany i podziałów wyznaniowych

Obszerne przedstawianie działalności polskiego humanisty 
i reformatora Jana Łaskiego przed tym audytorium byłoby 
wyważaniem otwartych już drzwi14. Dlatego też mogę się 
ograniczyć do analizy tego, co w postaci Łaskiego, czy też 
jego życiowej drodze i dokonaniach, jest interesujące, a nawet 
może paradygmatyczne dla naszego tematu. Dla wyraźniej-
szego zarysowania problemu posłużę się modelem fazowym.

Faza pierwsza: przedkonfesyjna wymiana kulturalna 
i przyswajanie impulsów religijnych z Europy Południowej, 
Zachodniej i Środkowej (do końca lat 30. XVI w.). Mówiąc 
o latach dzieciństwa i młodości urodzonego w 1499 r. pol-
skiego szlachcica, trzeba przede wszystkim zauważyć, że jego 
kraj rodzinny (oczywiście przede wszystkim szlachta i wywo-
dzące się w dużym stopniu z tego stanu duchowieństwo) utrzy-

14 Zob. ostatnio obszerniej na ten temat wydany przez Johannes a Lasco 
Bibliothek tom zbiorowy: Johannes a Lasco (1499–1560). Polnischer Baron, 
Humanist und europäischer Reformator, red. Ch. Strohm, Tübingen 2000. Wspa-
niały wgląd w kulturalny i intelektualny świat Łaskiego i Fryzji Wschodniej daje 
również katalog niewielkiej wystawy zorganizowanej przez emdeńską Johannes 
a Lasco Bibliothek w nawie głównej tamtejszego Große Kirche z okazji pięć-
setlecia urodzin polskiego arystokraty i wschodniofryzyjskiego reformatora; zob. 
H. Jürgens, Johannes a Lasco. Ein Leben in Büchern und Briefen. Eine Ausstel-
lung der Johannes a Lasco-Bibliothek vom 15.7–28.11.1999, Wuppertal 1999.



175

mywał ożywione kontakty z centrami kulturalnymi Europy 
Zachodniej i Południowej, przede wszystkim z Rzymem, Bolo-
nią, a także z Paryżem i pozostającymi pod wpływem Erazma 
z Rotterdamu twierdzami humanizmu leżącymi na północ od 
Alp: Bazyleą i Lowanium. Jeśli chodzi o relacje z Niemcami 
i ośrodkami wczesnej reformacji, czyli Saksonią i Wittenbergą, 
decydujące znaczenie miał, moim zdaniem, pomijany z reguły 
aspekt historii kultury europejskiej około 1500 r., a mianowi-
cie kulturalna i modernizacyjna przewaga Polski, a właściwie 
jej wykształconej elity, nad graniczącymi z nią na zachodzie 
terytoriami niemieckimi na wschód od Łaby, skąd wywodziła 
się luterańska reformacja.

Ta kulturalna przewaga Polski nad bezpośrednio z nią 
graniczącymi obszarami Niemiec miała decydujący wpływ na 
życie i dzieło Jana Łaskiego. Decydując o kształcie wykształ-
cenia zagranicznego, odpowiednim dla przeznaczonego do 
wielkiej kariery młodego arystokraty, wybrano Włochy: Rzym 
i Bolonię, potem zaś – podczas drugiej i trzeciej podróży 
zagranicznej – wybór padł na Bazyleę, Paryż i Lowanium. 
Inne ośrodki uniwersyteckie byłyby dla urodzonego na prze-
łomie XV i XVI w. polskiego możnowładcy epoki odrodzenia 
zbyt prowincjonalne. A już na pewno z brakiem zrozumienia 
spotkałby się pomysł, by posłać go na studia na niedawno 
założony w Saksonii uniwersytet w Wittenberdze – wszak tam-
tejsza Leucorea nie mogła pod żadnym względem konkuro-
wać z renesansową i humanistyczną kulturą Krakowa, której 
ośrodkiem był zarówno tamtejszy czcigodny uniwersytet, jak 
i magnacki dwór kardynała Łaskiego.

Dystans dzielący Łaskiego od Lutra był niejako uwarun-
kowany kulturalnie – przewagą rozwojową Polski nad teryto-
riami środkowoniemieckimi oraz związaną z tym intensywną 
wymianą polskich elit już to z Włochami, już to z równie 
zaawansowanymi obszarami Europy Środkowo-Zachodniej, 
od Bazylei poprzez Paryż do Niderlandów. W interesującym 
nas kontekście decydujące znaczenie mają, moim zdaniem, 
dwa aspekty histoire intellectuelle Łaskiego. Jego, mówiąc 
dobitnie, antywittenberskość – przy czym, uwzględniając 
jego znane kontakty z Melanchtonem, mam na tu myśli nie 
realne zetknięcie się z Wittenbergą, lecz raczej jego formację 

Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie



176

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

duchowo-intelektualną – a także fakt długofalowego procesu 
podejmowania decyzji o przyłączeniu się do obozu reformacji, 
związanego zresztą z dystansem wobec reformacji wittenber-
skiej spod znaku Lutra.

Błędem byłoby twierdzenie, że Łaski już w Bazylei i Paryżu 
obracał się w kręgach reformatorskich czy też opatrywanie go 
etykietką protestanta. Do tego rodzaju oskarżeń – wysuwa-
nych w Polsce przez kręgi dworskie i duchowieństwo – należy 
podchodzić z dystansem, tym bardziej że nierzadko były to 
głosy politycznych przeciwników jego rodziny, a w szczegól-
ności stryja, który jako prymas zajmował eksponowane stano-
wisko w Kościele i państwie. Przede wszystkim trzeba jednak 
pamiętać, że droga, która wiodła Łaskiego poprzez Lowanium 
do decyzji o przystąpieniu do reformacji – a nie bez znacze-
nia okazało się tu także małżeństwo – była drogą humanisty, 
w duchu devotio moderna, nie zaś reformacji w sensie konfe-
syjnego wykluczenia. Żaden bowiem zdeklarowany protestant 
w 1538 r. nie zgodziłby się chętnie na kontynuowanie studiów 
w Lowanium, ówczesnej twierdzy agresywnie antyprotestanc-
kiego katolicyzmu, a zarazem gnieździe humanizmu i dewo-
cyjnej pobożności.

Fryzja Wschodnia15, gdzie Łaski przybył w 1542 r., odpo-
wiadała wybranej przez niego drodze i to zarówno w kwestiach 
religijno-kościelnych (nie doszło tam jeszcze do ostatecznych 
rozstrzygnięć wyznaniowych), jak i pod względem kształtu 
społeczeństwa i kultury politycznej. Położenie na przecięciu 
szlaków, którymi poprzez morze przewożono towary i idee – 
głównie z zachodu i północy, ale także ze wschodu i południa 
– sprawiło, że społeczeństwo wschodniofryzyjskie w połowie 
XVI w. przeżywało szczególne ożywienie duchowe i intelek-

15 Obszernie na temat historii reformacji i Kościoła we Fryzji Wschodniej 
zob. M. Smid, Ostfriesische Kirchengeschichte, Pewsum 1994. Doskonałe wpro-
wadzenie w tę problematykę daje tenże, Ostfriesland, w: Die Territorien des Rei-
ches im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und Konfession 
1500–1650, red. A. Schindling, W. Ziegler, t. 3: Der Nordwesten, Münster 1991, 
s. 162–181. O samym Emden, centrum wschodniofryzyjskiej reformacji i „ma-
teczniku” kalwinizmu w północno-zachodniej Europie zob. H. Schilling, Refor-
mation und Bürgerfreiheit. Emdens Weg zur kalvinistischen Stadtrepublik, w: Stadt 
und Kirche im 16 Jahrhundert, red. B. Moeller, Gütersloh 1978, s. 128–161 (tłum. 
ang. w tenże, Civic Calvinism...).



177

tualne, odznaczając się w dużym stopniu jeszcze przedkonfe-
sjonalizacyjną różnorodnością idei religijnych i kulturalnych. 
Ogólnie rzecz biorąc omawiane północno-zachodnioniemiec-
kie hrabstwo Rzeszy przynależało raczej do środkowo-zachod-
nioeuropejskiego obszaru wymiany gospodarczej, politycznej 
i duchowo-kulturalnej, a także modernizacji w typie północ-
noatlantyckim, w mniejszym stopniu partycypując w charak-
terystycznym dla Rzeszy procesie konsolidowania się wyznań 
i państw terytorialnych. W ten sposób doszło do nadzwyczaj 
owocnego – z reformacyjno-kościelnego punktu widzenia – 
zetknięcia się polskiego arystokraty Jana Łaskiego i położo-
nego na skrawku wybrzeża Morza Północnego hrabstwa Rze-
szy, które odznaczało się społeczną, polityczną i intelektualną 
otwartością i różnorodnością – obie strony pasowały do siebie 
jak dwie połówki jabłka. Jednakże ciążenie ku konfesjonaliza-
cji16, w Europie Środkowej połowy XVI w. już nieuniknione, 
w ciągu kilku lat odmieniło zarówno oblicze hrabstwa, jak 
i intelektualny profil i teologiczne poglądy Łaskiego.

Faza druga: próba podtrzymania wymiany religijnej i kro-
czenia pragmatyczną drogą środka (lata 40. i początek lat 50. 
XVI w.). Jako superintendent Fryzji Wschodniej Łaski otrzy-
mał od hrabiny Anny [sprawującej od 1552 r. regencję w imie-
niu niepełnoletnich synów Edwarda i Jana – red. nauk.17], 
i doradzającego jej grona humanistycznych polityków zadanie 
utworzenia wschodniofryzyjskiego Kościoła krajowego. Wybrał 
w tym celu przedkonfesyjną drogę pragmatyzmu i religijno-
-teologicznego synkretyzmu. Tak oto na czele wschodniofry-
zyjskiego Kościoła krajowego, zarówno pod względem organi-
zacyjnym, jak i doktrynalnym znajdującego się jeszcze w fazie 
budowy, stanął człowiek, który w czasie pobytu w Szwajcarii, 
górnych Niemczech i Niderlandach wchłonął wiele teologicz-
nych miazmatów, ale dopiero nieco tylko wcześniej przeszedł 

16 Zob. W. Reinhard, Zwang zur Konfessionalisierung? Prolegomena zu einer 
Theorie des konfessionellen Zeitalters, „Zeitschrift für Historische Forschung” 
10, 1983, s. 257–277.

17 Na temat życia i działalności hrabiny Anny zob. monografię: H. Ebbel 
Janssen, Gräfin Anna von Ostfriesland – eine hochadlige Frau der späten Re-
formationszeit (1540/41–1575). Ein Beitrag zu den Anfängen der reformierten 
Konfessionalisierung im Reich, Münster 1998.

Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie



178

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

ostatecznie na stronę reformacji, gdyż – zgodnie z koncepcją 
swego nauczyciela Erazma z Rotterdamu – miał nadzieję, 
że jako prałat Kościoła katolickiego w Polsce będzie mógł 
w swej ojczyźnie przeprowadzić reformę od wewnętrz. Drogi, 
jakimi kroczył w polityce kościelnej i działalności organizacyj-
nej we Fryzji Wschodniej i Anglii, zostały w znacznym stopniu 
wytyczone przez jego teologiczne doświadczenia, jak również 
przez wzorce literackie i organizacyjne wywodzące się przede 
wszystkim z obszaru górnoniemiecko-szwajcarskiego. Dla kon-
kretnych poczynań Łaskiego we Fryzji Wschodniej i Anglii 
decydujące znaczenie miały aktualne zadania polityczne, 
jakie przed nim stawiano oraz dążenie do ich wykonania przy 
zastosowaniu rozwiązań pragmatycznych. Widać to przede 
wszystkim w jego zaangażowaniu na rzecz wprowadzania dys-
cyplinowania kościelnego. Jego przyczyny były dwojakie. Po 
pierwsze, wynikało ono z obyczajowo-moralnego charakteru 
chrześcijaństwa przenikniętego duchem humanizmu, z któ-
rym Łaski zetknął się w Bazylei jako uczeń i gość w domu 
Erazma oraz ze związanych z nim ideałów religijno-obycza-
jowych, pielęgnowanych w niderlandzkich kręgach dewocyj-
nych, do których należał, mieszkając w Lowanium. Po drugie 
zaś – było efektem reformacyjnej dyskusji o dyscyplinowaniu, 
którą Łaski śledził przede wszystkim w pismach teologów Jana 
Oekolampadusa, Ulricha Zwingliego, Marcina Bucera i Hein-
richa Bullingera, przy czym niektórych z nich znał osobiście. 
Konsekwencją tego była działalność słynnej Rady Kościelnej 
z Emden, która we wczesnych latach 40. XVI w. podjęła spra-
wowanie pieczy nad regimentem i dyscyplinowaniem w tam-
tejszej gminie. Oczywiście Łaski sięgnął także do Institutio 
Kalwina z 1541 r., ale zapewne już po rozpoczęciu działalności 
przez gremium z Emden. Na kościelny i dyscyplinujący eks-
peryment Łaskiego wpłynęły, prócz wspomnianych wpływów 
zewnętrznych, również wschodniofryzyjske tradycje i układy, 
już to kościelnej, już to politycznej natury18.

18 Pierwsze protokoły Rady Kościelnej z Emden z lat 40. XVI w. zaginęły 
i można je zrekonstruować jedynie fragmentarycznie, od 1557 r. natomiast za-
chowały się niemalże kompletne. Protokoły z XVI i początków XVII w. zostały 
wydane w: Die Kirchenratsprotokolle der reformierten Gemeinde Emden, 1557–
–1620, cz. 1: 1557–1574, cz. 2: 1575–1620, red. i oprac. H. Schilling, K.  Schroeiber, 



179

Tym samym wprowadzone przez Łaskiego w Emden zasady 
dyscyplinowania kościelnego i czuwająca nad ich realizacją 
Rada Kościelna jawią się jako zjawisko genetycznie i typo-
logicznie skomplikowane i ambiwalentne, będące – z punktu 
widzenia teologicznego rozwoju autora, jego aktualnych lek-
tur i korespondencji – synkretycznym produktem wpływów 
humanistycznych: górnoniemieckich i niderlandzkich. Nato-
miast środowisko historyczno-polityczne, w którym Łaski 
chciał realizować swoje teologiczne zamysły, zostało ukształ-
towane zupełnie inaczej, a mianowicie przez starsze koncep-
cje organizacyjne północnoniemieckiego luteranizmu, słabo 
zakorzenione w samym hrabstwie, a także – przez dążenie 
zwierzchności świeckiej do zdyscyplinowania sfery obyczajowej 
– charakterystyczne dla kształtującego się na terenach Rzeszy 
i w Europie państwa wczesnonowożytnego.

Trzecia faza: ciążenie ku konfesjonalizacji albo porażka 
humanistyczno-przedkonfesyjnego pragmatyzmu i zwrot ku 
konfesjonalizacji. Wnioskiem wynikającym z powyższego jest 
w dużej mierze niedogmatyczny, przed- i akonfesjonalizacyjny 
charakter pracy organizacyjnej Łaskiego i wschodniofryzyj-
skich władz na początku lat 40. XVI w. Doradcy hrabiny 
Anny cieszyli się jeszcze swobodą w poszukiwaniu rozwiązań 
pragmatycznych, zarówno w sferze kościelnej, jak i świeckiej. 
W kontekście historii wyznań można to scharakteryzować jako 
humanistyczną próbę pójścia via media. Ustrojowo dążyli oni 
do modelu, który połączyłby starofryzyjskie tradycje gminne 
i komunalne z potrzebami przenikających do Fryzji Wschod-
niej struktur wczesnonowożytnego państwa terytorialnego pod 
książęcym regimentem. 

Na pierwszym planie nie stała jeszcze kwestia dogma-
tycznej formacji i prawno-instytucjonalnego zdefiniowania 
wschodniofryzyjskiego Kościoła krajowego jako Kościoła 
wyznaniowego – pomijając kwestię, jakie konkretnie miałoby 

Köln–Wien 1989, 1992. Wprowadzenie do części pierwszej obszernie traktuje 
o warunkach powstania gminy reformowanej w Emden oraz roli, jaką odegrał 
w tym Jan Łaski. Ogólnie na temat dyskusji o politycznych, prawnych i reli-
gijnych środkach dla zabezpieczenia nowożytnej dyscypliny i porządku zob. 
F. Weber, Sendrecht, Policey und Kirchenzucht. Kirchenrechtsbildung und religiös-
ethische Normierung in Ostfriesland und Emden bis Ende des 16. Jahrhunderts, 
Frankfurt am Main 1998.

Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie



180

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

to być wyznanie. Problem ten pojawił się dopiero po tym, 
jak Łaski w wyniku kryzysu wywołanego przez wschodnio-
fryzyjskie Interim z 1549 r. opuścił hrabstwo. W następnych 
dziesięcioleciach napływ egzulantów, przy jednoczesnej pola-
ryzacji kręgów teologicznych, także i we Fryzji Wschodniej 
doprowadził do zniszczenia podstaw dla jakiejkolwiek polityki 
via media. Humaniści znaleźli się pomiędzy ścierającymi się 
frontami. Co charakterystyczne, tuż za owym wyznaniowym 
nieprzejednaniem postępowała totalna konfrontacja na polu 
ustrojowo-organizacyjnym. Po jednej stronie znalazła się 
władza terytorialna, krystalizująca się coraz wyraźniej jako 
władza zwierzchnia, która sprzymierzyła się z ukierunkowa-
nym etatystycznie konfesjonalizmem luterańskim. Natomiast 
po drugiej stronie stał komunalizm czy też republikanizm 
miejski z Emden i Marschendorf, w sojuszu z konfesjonali-
zacją kalwińską w duchu prezbitersko-eklezjastycznym19. Ów 
nowy – dogmatyczny, a nie pragmatyczny, wykluczający, 
a nie synkretyczny – system osiągnął swój punkt szczytowy 
w ostatniej ćwierci stulecia w postaci radykalnej kalwinizacji 
życia pod przewodnictwem Menno Altinga20. Ale również sam 
reformator Jan Łaski i jego pokolenie nie pozostali nietykalni. 
Dlatego też drugi, krótki pobyt Łaskiego we Fryzji Wschodniej 
przypada już na inną duchowo-religijną i polityczno-kościelną 
konfigurację niż ta ze schyłku lat 40. XVI w. Do wymiany 
międzyreligijnej i kontaktów intelektualnych dochodziło także 
w skonfesjonalizowanym hrabstwie, choć były one ograniczone 
geograficznie i przebiegały z góry wytyczonymi szlakami.

Podobne doświadczenia zebrał Łaski w swojej ojczyźnie, 
gdzie – jak wiadomo – był „założycielem Kościoła ewangelic-
ko-reformowanego Małopolski i Litwy”21, który stał się pod-
stawą – ostatecznie efemerycznego – Kościoła szlacheckiego 
republikanizmu. Próbując zespolić organizacyjnie elementy 

19 Zob. Die „Emder Revolution” von 1595, red. H. von Lengen, Aurich 
1995.

20 Prócz prac Menno Smida (Ostfriesische Kirchengeschichte... oraz Ostfries-
land...) zob. także biografię: H. Klugkist Hesse, Menso Alting. Eine Gestalt aus 
der Kampfzeit der calvinistischen Kirche, Berlin 1928.

21 Tak sądzi A. Jobert, De Luther à  Mohila. La Pologne dans la crise de la 
chré tienté , 1517–1648, Paris 1974.



181

Kościoła krajowego i Kościoła opartego na gminie wyznanio-
wej, reformator mógł wykorzystać wnioski płynące z jego dzia-
łań we Fryzji Wschodniej. Jednakże na poziomie teologicznym 
musiał się już liczyć z nadciągającą konfesjonalizacją. Stąd też 
niepowodzeniem zakończyła się podjęta przez niego próba 
połączenia luteranów, kalwinów i braci czeskich w oparciu 
o Confessio Augustana Variata z 1540 r. w jeden protestancki 
polski Kościół narodowy, stosujący dyscyplinowanie kościelne 
wedle wzorów emdeńskich i londyńskich. Jednakże przyszłość 
Polski należała, jak wiadomo, nie do protestanckiego uni-
taryzmu, ale do postępującej konfesjonalizacji katolickiej, 
która nadciągnęła do szlacheckiej Rzeczypospolitej u schyłku 
XVI w. – analogicznie zresztą do konfesjonalizacji kalwińsko-
-reformowanej, postępującej mniej więcej w tym samym czasie 
w regionie Emden we Fryzji Wschodniej, hrabstwie Rzeszy.

Nie ma tu miejsca na obszerniejsze rozważenie, co kon-
kretnie owa konfesjonalizacja oznaczała dla wewnętrznych 
i zagranicznych kontaktów religijnych i wymiany kulturalnej. 
W każdym razie zarówno we Fryzji Wschodniej, jak i w Polsce 
nowożytna tożsamość kulturalna i polityczna narodziła się 
pod wpływem – odmiennej w obu krajach – konfesjonalizacji. 
Nie prowadziło to do całkowitego zerwania kontaktów kul-
turalnych i religijnych. Zostały one jednak ukształtowane na 
nowo, a przy tym od razu poddane nowożytnej formacji i ska-
nalizowane, co oznaczało między innymi podporządkowanie 
ich kontroli i wpływom Kościoła oraz władzy zwierzchniej. 
W wypadku Fryzji Wschodniej efektem był dualizm kultury 
religijnej, historyczno-politycznej, czy też w ogóle kultury, 
wyłoniły się: luterański wschód ukształtowany jako książęce 
państwo terytorialne z miastem rezydencjonalnym Aurich jako 
centrum oraz kalwiński zachód zorganizowany wedle zasady 
gminnego republikanizmu22, z na poły autonomiczną republiką 

22 Podsumowanie dyskusji na temat wczesnonowożytnego republikanizmu 
miejskiego zob. H. Schilling, Die Stadt in der frühen Neuzeit, München 1993, 
s. 87–93; na temat Fryzji Wschodniej tenże, w: Die „Emder Revolution”... W za-
chodnich i północno-zachodnich terenach Fryzji Wschodniej także i wsie miały 
strukturę gminno-republikańską, zob. H. Schmidt, Politische Geschichte Ostfries-
lands, Leer 1075, s. 24–61, 66 n. Ogólnie na temat gminnych struktur w Europie 
wczesnonowożytnej zob. P. Blickle, Kommunalismus. Skizzen einer gesellschaftli-
chen Organisation, t. 1–2, München 2000.

Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie



182

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

miejską i miastem portowym Emden jako głównym ośrod-
kiem – czyli dawny obszar działalności Jana Łaskiego. Wyzna-
niowa różnorodność kontaktów kalwińskiej, zachodniej części 
hrabstwa w epoce nowożytnej zwrócona była odtąd przez całe 
stulecia w kierunku Zachodu, a zatem ku kalwińskim pro-
wincjom republiki niderlandzkiej i ku anglikańskiej Anglii, 
którą – przede wszystkim w okresie dominacji purytanizmu 
– także uważano za pokrewną pod względem wiary i kultury. 
Natomiast tak żywe w średniowieczu kontakty i wymiana 
z luterańskimi albo katolickimi regionami środkowych Nie-
miec, graniczącymi z kalwińską częścią Fryzji Wschodniej od 
południa i wschodu, zostały rozluźnione, o ile nie zerwane 
zupełnie. Dotyczy to również wewnątrzfryzyjskiej wymiany ze 
wschodnią, luterańską częścią hrabstwa. Tak oto niewielkie 
i słabo zaludnione hrabstwo Fryzji Wschodniej przedzielone 
zostało wyraźną granicą kulturową, co niosło ze sobą trwałe 
i odczuwalne do dziś skutki dla podziałów politycznych, spo-
łecznych, gospodarczych i mentalnościowych.

Występując przed takim audytorium, nie muszę szczegó-
łowo omawiać faktu, że w wyniku katolickiej konfesjonalizacji 
– rozpoczętej mniej więcej w tym samym czasie co kalwinizacja 
emdeńskiego regionu Fryzji Wschodniej, a więc w latach 70. 
XVI w. – również i Polska otrzymała uformowany na sposób 
nowożytny system wymiany i kontaktów, co oznaczało włącze-
nie w świat katolicki, przede wszystkim południowej Europy 
– w swoisty półokrąg sięgający poprzez kraje habsburskie na 
południu Rzeszy po Włochy i dalej Hiszpanię. Tym samym 
nowożytnej Polsce pozostała tylko jedna z wielu dróg szerszej 
religijnej i kulturalnej wymiany przetartych w epoce huma-
nizmu i renesansu. W odróżnieniu od Łaskiego na początku 
XVI w., stulecie później młodzi Polacy z reguły już nie wybie-
rali się do Bazylei, Emden czy Londynu, by uczestniczyć tam 
w życiu religijnym i politycznym.

Zarówno we Fryzji Wschodniej, jak i w Polsce koncen-
tracji zewnętrznych kontaktów kulturalnych i religijnych 
odpowiadała równie wyraźna konsolidacja sił wewnętrznych. 
Zachodnia, granicząca z Niderlandami część Fryzji Wschod-
niej, poczynając od końca XVI w. wytworzyła – w oparciu 
o fundament położony przez Jana Łaskiego w połowie 



183

XVI w. – kulturę i tożsamość wyznaniową, które oddzia-
łują do dziś i w których można dostrzec wiele elementów 
profilu kulturowego, społecznego i politycznego, przypisy-
wanego kalwinizmowi przez socjologa Maksa Webera, teo-
loga Ernsta Troeltscha i prawnika Georga Jellinka. Stało 
się tak, chociaż rolnicza, północno-zachodnia część Nie-
miec, która po zmianie koryta Emsu w XVII w. została 
odcięta od międzynarodowych szlaków handlowych, nie 
mogła pójść ani w stronę kapitalizmu handlowego, ani tym 
bardziej przemysłowego. Niemalże lustrzanym przeciwień-
stwem była sytuacja w ojczyźnie Łaskiego, ostatnim miejscu 
jego działalności, gdzie jednak odnosił już mniejsze sukcesy. 
Tutaj bowiem w okresie późnego renesansu, kiedy Polska 
była jednym z nielicznych w Europie „państw bez stosów”23, 
rozwinęła się różnorodność życia religijnego i kościelnego, 
zastąpiona później przez katolicką kulturę wyznaniową, która 
odtąd miała jednoczyć całe państwo, jeśli nie liczyć terenów 
granicznych na północnym zachodzie – jak Prusy Królew-
skie24, czy obszary sąsiadujące ze wschodnioeuropejskim 
prawosławiem.

Jednakże kultura wyznaniowa kalwinizmu i potrydenc-
kiego katolicyzmu są ze sobą porównywalne nie tylko pod 
względem homogeniczności i zwartości. Obie – także kato-
licka, potrydencka kultura wyznaniowa – były produktem 
nowożytności. Polska nie pozostała katolicka, lecz ją takową 
uczyniono, podobnie jak protestanckie kraje Europy uczy-
niono luterańskimi czy kalwińskimi – nawet jeśli szesnasto-
wieczni kontrreformatorzy twierdzili co innego, a większość 
katolickich historyków Kościoła do dzisiaj podkreśla trwającą 
od średniowiecza ciągłość, nie przyjmując tezy o radykalnej 
odnowie, jaką w rzeczywistości stanowiła konfesjonalizacja. 
Co więcej, najnowsze wyniki badań z zakresu historii konfesjo-

23 Tytuł słynnej monografii Janusza Tazbira, Państwo bez stosów. Szkice 
z dziejów tolerancji w Polsce w XVI i XVII w., Warszawa 1967. 

24 Pod kierownictwem profesorów historii nowożytnej instytutów historii 
Uniwersytetu Mikołaja Kopernika w Toruniu i Uniwersytetu Humboldta w Ber-
linie Rafał Rumiński pracuje nad dysertacją na temat kulturalnej i politycznej 
tożsamości Gdańska, która przyniesie nowe informacje na temat niekatolickiej 
tożsamości w tej części dawnej Rzeczypospolitej.

Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie



184

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

nalizacji i socjologii religii25 nie pozwalają już dłużej przeczyć 
modernizacyjnym skutkom katolickiej konfesjonalizacji Polski. 
Jestem świadom tego, że dla polskiej historiografii zajmującej 
się dziejami renesansu i stulecia reformacji taka ocena ozna-
cza zupełnie nową perspektywę, o ile zgoła nie jest zuchwa-
łością. Z tego punktu widzenia bowiem zaznaczające się od 
końca XVI i w XVII w. progresywne, modernizujące wpływy 
przypisać należy wewnętrznej formacji religijnej pod sztanda-
rami potrydenckiego katolicyzmu, nie zaś tolerancji i religijnej 
różnorodności, z których Polska rzecz jasna nadal może być 
dumna. Poszczególne obszary, ośrodki i drogi owego procesu 
konfesjonalizacji i modernizacji były w krajach katolickich 
całkowicie odmienne niż w wypadku kalwinizmu w Europie 
Zachodniej. Nie miejsce tu, by się tym obszerniej zajmować. 
Oczywiste jest jednak, że w procesie konfesjonalizacji u schyłku 
XVI i w XVII w. ukształtowało się w Polsce społeczeństwo 
odznaczające się niesłychanie homogeniczną katolicką kulturą 
narodową, która pozwoliła Polakom na pokonanie niebezpie-
czeństw, na jakie w stuleciach od XVIII do XX wystawieni byli 
jako naród w sensie politycznym. O tym, że przypadki agre-
sji wobec Polski i kultury polskiej nierzadko były rezultatem 
nieprzejednanego poczucia wyższości i misji, wynikającego ze 
zwyrodniałej protestanckiej tożsamości kulturalnej i politycz-
nej, można tutaj jedynie wspomnieć, bowiem rozważania na 
ten temat wymagają osobnego opracowania.

25 Podstawowe opracowania na ten temat: W. Reinhard, Gegenreformation 
als Modernisierung?, „Archiv für Reformationsgeschichte” 68, 1977, s. 226–252 
(przedruk w: tenże, Ausgewählte Abhandlungen..., s. 77–102); Die Katholische 
Konfessionalisierung. Wissenschaftliches Symposion der Gesellschaft zur Heraus-
gabe des Corpus Catholicorum und des Vereins fü r Reformationsgeschichte 1993, 
red. W. Reinhard, H. Schilling, Gütersloh–Münster 1995.



185

Kilka lat temu rozgorzała w historiografii metodologicz-
no-teoretyczna debata na temat właściwej relacji między 
makro- i mikrohistorycznym punktem widzenia czy też nad 
poszerzeniem dominującej w historiografii lat 70. i 80. XX w. 
perspektywy historii społecznej o historię kultury, antropolo-
gię, etnologię i tym podobne ujęcia1. Obejmuje ona również 

* Jest to zarazem omówienie książki: H.R. Schmidt, Dorf und Religion. 
Reformierte Sittenzucht in Berner Landgemeinden der frü hen Neuzeit, Stuttgart–
–New York 1995. (Tłumaczenie na podstawie: H. Schilling, Disziplinierung oder 
‘Selbstregulierung der Untertanen’? Ein Plädoyer für die Doppelperspektive von 
Makro- und Mikrohistorie bei der Erforschung der frühmodernen Kirchenzucht, 
w: Ausgewählte Abhandlungen zur europäischen Reformations- und Konfessions-
geschichte, red. L. Schorn-Schütte, O. Mörke, Berlin 2002, s. 632–645 – przyp. 
red. nauk.).

1 Podsumowanie: W. Hardtwig, Altagsgeschichte heute – eine kritische Bi-
lanz, w: Sozialgeschichte, Alltagsgeschichte, Mikro-Historie. Eine Diskussion, red. 
W. Schulze, Göttingen 1994, s. 19–32. Por. także: G. Iggers, Geschichtswissen-
schaft im 20. Jahrhundert. Ein kritischer Überblick im internationalen Zusam-
menhang, Göttingen 1993; Geschichtsdiskurs 1: Grundlagen, red. W. Küttler, 
J. Rüsen, E. Schulin, Frankfurt am Main 1993, tu przede wszystkim artykuł: 
E. Schulin, Nach der Postmoderne, s. 365–369. W odniesieniu do historii daw-
niejszej głos w debacie teoretyczno-metodologicznej zabrał Michael Borgolte, 
publikując serię artykułów na ten temat. Widać w nich niekłamaną sympatię 
autora do podejścia postmodernistycznego, niemniej uwzględnia on również 
podejście integrujące perspektywę makro- i mikrohistoryczną. Por. np. M. Bor-
golte, Mittelalterforschung und Postmoderne. Aspekte einer Herausforderung, 
„Zeitschrift für Geschichtswissenschaft” 43, 1995, s. 615–628; tenże, Der mis-
slungene Aufbruch. Über Sozialgeschichte des Mittelalters in der Zeit der deutschen 
Teilung, „Historische Zeitschrift” 269, 1995, s. 365–394, zwł. s. 391; tenże, Das 
soziale Ganze als Thema deutscher Mittelalterforschung vor und nach der Wende, 
„Francia” 22, 1995, nr 1, s. 155–171 – każdy z tych artykułów zawiera obszerną 
bibliografię na temat przebiegu debaty. Zob. ponadto tenże, Sozialgeschichte des 
Mittelalters. Eine Forschungsbilanz nach der deutschen Einheit, München 1996. 

Dyscyplinowanie 
czy „samoregulacja poddanych”? 

W obronie podwójnej perspektywy 
makro- i mikrohistorycznej w badaniach 

nad dyscyplinowaniem kościelnym 
w epoce wczesnej nowożytności*



186

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

dyskusję nad procesem wczesnonowożytnej normatywizacji 
i kształtowania – określanych poniżej skrótowo mianem dys-
cyplinowania – ludzkich zachowań, wierzeń, sposobów myśle-
nia i odczuwania2. Obecnie w badaniach nad tym zagadnie-
niem zaznaczają się dwie przeciwstawne tendencje. Z jednej 
strony nieprzerwanie trwa rozwój zarówno badań źródło-
wych i studiów monograficznych, jak i rozważań teoretycznych 
i metodologicznych3. Jego efektem jest umiędzynarodowienie 
tego kierunku badań, w którym długo dominowali niemieccy 
naukowcy i niemiecka perspektywa badawcza. Co ciekawe, 
przyczynił się do tego również zwrot ku etnohistorii czy też 
historii mentalności i „nowej historii kultury” (new cultural 
history). W ramach tych ujęć metodologicznych teza o proce-
sach postępującej kontroli i dyscyplinowaniu jako preludium 
nowoczesności z reguły nie była a priori odrzucana, lecz raczej 
modyfikowana, wzbogacana tematycznie i stosowana jako spo-
sób na poszerzenie perspektywy4. Jednak – jak należało się 

W  odniesieniu do historii XIX i XX w. można znaleźć postulaty poszerzenia 
tradycyjnej perspektywy historycznej, a jednocześnie uniknięcia postmoderni-
stycznej i poststrukturalistycznej dowolności; zob. „Central European History” 
22, 1989, s. 227–458 (Special issue: German histories. Challenges in theory, prac-
tice, technique, red. M. Geyer, K.H. Jarausch), zwł. artykuły: D.F. Crew, Alltags -
geschichte. A new social history „From Below”?, tamże, s. 394–407; E.A. John-
son, Reflections on an old „New History”. Quantitative social science history in 
postmodern Middle Age, tamże, s. 408–426; K.H. Jarausch, Towards a social 
history of experience. Postmodern predicaments in theory and interdisciplinarity, 
tamże, s. 427–443.

2 W niniejszym artykule przyjęto następujące tłumaczenie niemieckich ter-
minów na język polski: Disziplinierung – dyscyplinowanie, Kirchenzucht – dyscy-
plinowanie kościelne, Sündenzucht – „walka z grzechem”, Sittenzucht – dyscy-
plinowanie obyczajowe, Sexualzucht – dyscyplinowanie zachowań seksualnych, 
Kriminalzucht – dyscyplinowanie w sprawach kryminalnych (przyp. tłum.).

3 Najnowszy przegląd literatury przedmiotu w: R.G. Bogner, Arbeiten zur 
Sozialdisziplinierung in der Frühern Neuzeit. Ein Forschungsbericht für die Jahre 
1980–1984, cz. 1, „Frühneuzeit Info” 7, 1996, s. 127–142. 

4 Wiodący przedstawiciele „nowej historii kultury” postulują wprawdzie dy-
stans do koncepcji makrohistorycznych, zarazem jednak są świadomi, że chodzi 
o to, by prócz etnologicznych, antropologicznych czy kulturowych wymiarów zja-
wisk charakterystycznych dla Europy w epoce przednowoczesnej, uchwycić także 
szersze, dynamiczne procesy w niej zachodzącej. Tego rodzaju zdolność do dialo-
gu z podejściem makrohistorycznym widzę w szczególności w pracach Richarda 
van Dülmen, zob. np. tenże, Religion und Gesellschaft, Frankfurt am Main 1989; 
tenże, Die Entstehung des frühneuzeitlichen Europa 1550–1648, Frankfurt am 
Main 1982; tenże, Religion und Neuzeit. Ein Versuch, „Zeitschrift für Historische 
Forschung” 14, 1987, s. 1–25, zwł. s. 7 n. Ostatnia próba przeprowadzenia ostrych 



187

spodziewać w wypadku tak popularnego paradygmatu badaw-
czego – pojawiła się również fundamentalna krytyka. Tak 
więc z drugiej strony obecna debata naznaczona jest coraz 
radykalniej wyrażanym sprzeciwem, który podważa potencjał 
poznawczy koncepcji dyscyplinowania i jej wartość jako czyn-
nika wyznaczającego kierunek badań, uważa ją za modę lub 
wręcz krótko i dosadnie stwierdza jej „merytoryczną porażkę”5.

Upowszechnienie i sukces koncepcji o dyscyplinowaniu 
opierały się w latach 70. i 80. XX w. również na tym, że szybko 
przekroczyła ona pierwotne, wyznaczone pracami Gerharda 
Oestreicha i Norberta Eliasa pole i ogarnęła inne, między-
narodowe nurty badań6. Dotyczy to w równym stopniu prac 
Michela Foucault7 z nurtu psychohistorii, jak i o wiele wcze-
śniejszych, rozpoczętych już w XIX w. badań nad dyscypli-

rozgraniczeń (tenże, Historische Kulturforschung zur Frühen Neuzeit, „Geschichte 
und Gesellschaft” 21, 1995, s. 425–432) jest podyktowana raczej względami tak-
tycznymi, jako reakcja na zaostrzenie stanowiska strony przeciwnej.

5 Słowa Martina Dingesa z recenzji zbioru artykułów Kirchenzucht und So-
zialdisziplinierung im frühneuzeitlichen Europa, „Ius Commune” 42, 1995, s. 393–
–395, tu s. 395. W toczącej się obecnie dyskusji na temat właściwego stosunku 
perspektywy makrohistorycznej i mikrohistorycznej Martin Dinges reprezentuje 
bodajże najbardziej radykalne stanowisko, skoro żąda zasadniczego wykluczenia 
arrivierte Strukturgeschichte oraz – dokonując niemalże manichejskiej polaryzacji 
– potępia każdą koncepcję uwzględniającą wpływy państwa. Zamiast makro-
historycznych analiz długich okresów w dziejach, postuluje mikrohistoryczne 
modele, a mianowicie koncepcję „gesellschaftlichen Aushandelns aller wichti-
gen Wandlungsprozesse”. Zob. odnośne stwierdzenia w: tenże, Pest und Staat. 
Von der Institutionengeschichte zur sozialen Konstruktion?, w: Neue Wege in der 
Seuchengeschichte, red. M. Dinges, T. Schlich, Stuttgart 1995, s. 19 n.; zob. też 
starszy artykuł: tenże, Frühneuzeitliche Armenführsorge als Sozialdisziplinierung? 
Probleme mit einem Konzept, „Geschichte und Gesellschaft” 17, 1991, s. 5–29. 
Krytykę z perspektywy makrohistorycznej, z punktu widzenia historii kultury 
duchowej i teorii historiograficznych czytelnik znajdzie w: H. Maier, Sozial-
disziplinierung – ein Begriff und seine Grenzen, w: Glaube und Eid. Treueformeln, 
Glaubensbekenntnisse und Sozialdisziplinierung zwischen Mittelalter und Neuzeit, 
red. R. Prodi, München 1993, s. 237–240.

6 Na temat paradygmatu dyscyplinowania we współczesnej historiografii 
zob. obszerniej H. Schilling, Konfesjonalizacja. Kościół i państwo w Europie 
doby przednowoczesnej, tłum. J. Kałążny, posłowie H. Orłowski, Poznań 2010 
(Poznańska Biblioteka Niemiecka, 32), zwł. artykuły na s. 358–452. Zob. też 
omówienie koncepcji dyscyplinowania społecznego Gerharda Oestreicha: I. Ką-
kolewski, Dyscyplina społeczna. Etos urzędniczy, nadużycia i korupcja w świetle 
niemieckich XVI-wiecznych zwierciadeł monarszych, „Przegląd Historyczny” 83, 
1992, s. 207–226 (przyp. red. nauk.).

7 Z obszernej literatury przedmiotu wymienię tutaj H. Fink-Eitel, Foucault 
zur Einführung, Hamburg 1989.

Dyscyplinowanie czy „samoregulacja poddanych”?



188

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

nowaniem kościelnym8 czy też niedawno spopularyzowanych 
studiów nad przestępczością, historią kryminalistyki9 i w ogóle 
organizacją wczesnonowożytnego państwa i sądownictwa10. 
Dotyczy to również dziejów kontroli społecznej, prawodaw-
stwa policyjnego11 czy wczesnonowożytnego ceremoniału12, 

8 Najnowsze historiograficzne wprowadzenie i szersza bibliografia w tomach 
zbiorowych: Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung im frühneuzeitlichen Europa, 
red. H. Schilling, Berlin 1994 (Zeitschrift für Historische Forschung, 16); Sin and 
the Calvinists. Morals control and the consistory in the Reformed tradition, red. 
R.A. Mentzer, Kirksville, MO 1994. Nowsza monografia: R.E. Hofer, Ü ppiges, 
unzü chtiges Lebwesen. Schaffhauser Ehegerichtsbarkeit von der Reformation bis 
zum Ende des Ancien Ré gime (1529–1798), Bern–New York 1993. Na temat 
teologicznego i ogólnohistorycznego spojrzenia na historię pobożności późnego 
średniowiecza i wczesnej nowożytności zob. podsumowująco H. Oberman, Via 
Calvini. Zur Enträtselung der Wirkung Calvins, „Zwingliana” 21, 1994, s. 24–57, 
tu s. 41–48.

9 S. Burghartz, Disziplin oder Konfliktregulierung? Zur Funktion städtischer 
Gerichte im Spätmittelalter. Das Züricher Rätsgericht, „Zeitschrift für Historische 
Forschung” 16, 1989, s. 385–402; P. Spierenburg, Justice and the mental world. 
Twelve years of research and interpretation of criminal justice data, from the per-
spective of the history of mentalities, „International Association for the History 
of Crime and Criminal Justice-Newsletter” 14, 1991, s. 38–79; tenże, The prison 
experience. Disciplinary institutions and their inmates in early modern Europe, 
New Brunswick–London 1991; G. Schwerhoff, Köln im Kreuzverhör. Kriminal-
ität, Herrschaft und Gesellschaft in einer frühneuzeitlichen Stadt, Bonn–Berlin 
1991; Strafen, soziale Kontrolle. Studien zur historischen Kulturforschung, red. 
R. van Dülmen, Frankfurt am Main 1990; Mit den Waffen der Justiz. Zur Krimi-
nalitätsgeschichte des Spätmittelalters und der Frühen Neuzeit, red. A. Blauert, 
G. Schwerhoff, Frankfurt am Main 1993.

10 D. Willoweit, Katholische Reform und Disziplinierung als Element der 
Staats- und Gesellschaftsorganisation, w: Glaube und Eid..., s. 113–132; H. Schna-
bel-Schüle, Überwachen und Strafen im Territorialstaat. Bedingungen und Auswir-
kungen des Systems strafrechtlicher Sanktionen im frühneuzeitlichen Württemberg, 
Köln 1997; zob. też taż, Kirchenzucht als Verbrechensprävention, w: Kirchenzucht 
und Sozialdisziplinierung..., s. 49–64.

11 K. Härter, Entwicklung und Funktion der Policeygesetzgebung des Heiligen 
Römischen Reiches Deutscher Nation im 16. Jahrhundert, „Ius Comune” 20, 
1993, s. 61–141. Artykuł ów powstał w ramach projektu „Repertorium der 
 Policeygesetze im Alten Reich (15.–18. Jh.)”, prowadzonego w Instytucie Hi-
storii Prawa Europejskiego w Max-Planck-Institut we Frankfurcie nad Menem. 
W jego ramach ukazał się zbiór artykułów Policey im Europa der Frühen Neuzeit, 
red. M. Stolleis, Frankfurt am Main 1996; Repertorium der Policeyordnungen der 
Frühen Neuzeit, red. K. Härter, M. Stolleis, t. 1: Deutsches Reich und geistliche 
Kurfürsten (Kurmainz, Kurköln, Kurtrier), red. K. Härter, Frankfurt am Main 1996.

12 Po raz pierwszy związek między ceremoniałem a dyscyplinowaniem do-
strzegł Wolfgang Weber; zob. tenże, J.B. von Rohrs Ceremonial-Wissenschaft 
(1728/29) im Kontext der frühneuzeitlichen Sozialdisziplinierung, w: Zeremo-
niell als höfische Ästhetik in Spätmittelalter und Früher Neuzeit, red. J.J. Berns, 
T. Rahn, Tübingen 1995, s. 1–20.



189

a częściowo także konfesjonalizacji13. Wskutek poszerzenia 
i uszczegółowienia tematyki nastąpiła wyraźna modyfikacja 
pierwotnych założeń tezy o dyscyplinowaniu. Tak na przykład 
doszło do widocznego umiędzynarodowienia koncepcji odno-
szonej początkowo wyłącznie do Europy Środkowej, przede 
wszystkim w kontekście badań nad historią kryminalistyki 
i dyscyplinowaniem kościelnym. To właśnie studia nad drugim 
z wymienionych zagadnień – a zatem tym typem dyscyplinowa-
nia, który we wczesnej epoce nowożytnej rozegrał się nie tylko 
we wspólnotach parafialnych Kościołów wyznaniowych, lecz 
także w gminach niemal wszystkich pozostałych wspólnot reli-
gijnych, jak choćby menonitów – już u swych początków, datu-
jących się na długo przed powojenną debatą o dyscyplinowaniu 
społecznym, ukierunkowane były międzynarodowo i porów-
nawczo, uprawiali je bowiem badacze różnych narodowości, 
którzy nigdy nie ograniczali się do perspektywy „historii naro-
dowej”14. Także analiza źródeł do dziejów Kościołów wyzna-
niowych wywołała dość wcześnie krytykę stworzonego przez 
Gerharda Oestreicha etatystycznego nacechowania modelu 
dyscyplinowania społecznego, przyczyniając się do jego mody-
fikacji. Chodzi tu przede wszystkim o rozdzielenie państwo-
wego dyscyplinowania w sprawach kryminalnych od kościelnej 
„walki z grzechem”. Obie sfery należy z metodologiczno-ana-
litycznego punktu widzenia rozdzielać, bez względu na fakt, że 
w rzeczywistości historycznej zjawiska te często się zazębiały15. 

13 Zob. na temat badań nad konfesjonalizacją ostatnio H. Schilling, Confes-
sional Europe: Bureaucrats, La Bonne Police, Civilizations, w: Handbook of Eu-
ropean history in the late Middle Ages, Renaissance and Reformation 1400–1600, 
red. Th.A. Brady, H.A. Oberman, J.D. Tracy, t. 2, Leiden 1995, s. 641–671; 
tenże, Die Konfessionalisierung von Kirche, Staat und Gesellschaft – Profil, 
Leistung, Defizite und Perspektiven eines geschichtswissenschaftlichen Paradigmas, 
w: Die katholische Konfessionalisierung, red. W. Reinhard, H. Schilling, Güters-
loh–Münster 1995, s. 1–49; w tomie tym częstokroć poruszane jest zagadnienie 
stosunku konfesjonalizacji i dyscyplinowania społecznego (por. tamże hasło 
Sozialdisziplinierung w indeksie rzeczowym).

14 Por. wprowadzający historiograficzny przegląd i bibliografię w: Kirchen-
zucht und Sozialdisziplinierung...

15 H. Schilling, „History of crime” or „history of sin”? – some reflections in the 
social history of early modern church discipline, w: Politics and society in Refor-
mation Europe, red. E.J. Kauri, T. Scott, London 1987, s. 289–310; tłum. pol.: 
„Dzieje grzechu” czy „dzieje zbrodni”? Rozważania wokół historii społecznej wcze-
snonowożytnej karności kościelnej, w: tenże, Konfesjonalizacja. Kościół i państwo 

Dyscyplinowanie czy „samoregulacja poddanych”?



190

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

W związku z tym już dawno pożegnano się z początkowymi 
wyobrażeniami o mniej lub bardziej wyodrębnionym proce-
sie dyscyplinowania społecznego, sterowanym odgórnie przez 
państwo, monolitycznym i ograniczonym do pierwszych stuleci 
nowożytności. Wczesnonowożytne dyscyplinowanie jawi się 
raczej jako zjawisko długofalowe, o zmieniającej się postaci. 
Obejmowało ono nie tylko wieki XVI i XVII, ale także późne 
średniowiecze oraz stulecie XVIII i część XIX. Z funkcjonal-
nego punktu widzenia mamy do czynienia z czymś w rodzaju 
zamykających się nożyc: sterowane odgórnie – przede wszyst-
kim przez instytucje państwowe i kościelne – procesy dyscypli-
nowania napotykały na proces oddolny, wychodzący od społe-
czeństwa, dlatego też w znacznym stopniu współkształtowany 
przez rodzinę, sąsiadów, bractwa i inne korporacje. Zarazem 
w ów proces zostały włączone mechanizmy samokontroli 
i samodyscyplinowania, tak że obiekty dyscyplinowania były 
zarazem jego podmiotami. Dokonując tego rodzaju rozróż-
nień, jednocześnie coraz wyraźniej dostrzega się również opór 
i odporność społeczeństwa dawnej Europy wobec tego rodzaju 
wczesnonowożytnych tendencji kontrolno-dyscyplinujących, 
niezależnie od tego, czy były one odgórne, czy oddolne.

Biorąc pod uwagę metodologiczne i tematyczne mody-
fikacje i uszczegółowienia oraz fakt, że badania nad dyscy-
plinowaniem nabrały już dawno charakteru międzynarodo-
wego16, wspomnianą powyżej fundamentalną krytykę należy 
uznać za mało zasadną. W każdym razie zastrzeżenia są słabo 
uzasadnione wtedy, gdy potępia się – początkowo bez wąt-

w Europie..., s. 358–379. Dopiero włączenie w ogólną debatę dyscyplinizacyjną 
przyniosło unaukowienie zainteresowania dyscyplinowaniem kościelnym. W swej 
pierwotnej dziewiętnastowiecznej postaci była ona bowiem zbiorem kuriozów 
ludzkiej historii obyczajów czy też dziejów nieobyczajności. Por. jako przykład 
choćby rozdział „De kerk tegen de volksszonden” w: S. Cuperus, Kerkelijk leven 
der Hervormden in Friesland teijdens de republiek, t. 2, Leeuwarden–Gronninen 
1920, s. 70–105.

16 Obok cytowanych już prac historyków francuskich, holenderskich, an-
gielskich i amerykańskich w debacie o dyscyplinowaniu obecnie zaznacza się 
coraz większe zainteresowanie historyków włoskich, zob. np. artykuły w tomach: 
Glaube und Eid... oraz Disciplina dell’anima, disciplina del corpo e disciplina 
della società tra medioevo ed età moderna, red. P. Prodi, Bologna 1994; P. Schiera, 
Aspekte der Sozialdisziplinierung in der italienischen Rechtstheorie und Praxis des 
17. Jahrhunderts, w: Akten des 26. Deutschen Rechtshistorikertages, red. D. Simon, 
Frankfurt am Main 1987, s. 541–557.



191

pienia zauważalne – ograniczenie badaczy do problematyki 
niemieckiej i wynikającą z tego rzekomo niemożność zasto-
sowania koncepcji dyscyplinowania do analizy historii krajów 
europejskich. Również wtedy, gdy nawiązuje się do dawno 
już przezwyciężonego tendencyjnego etatyzmu, widocznego 
w koncepcji Gerharda Oestreicha, by tym łatwiej ją zwalczać, 
wykazując przy tym prymat ujęcia mikrohistorycznego: „Para-
dygmat [dyscyplinowania społecznego – H.S.] był inspirujący, 
jednak wynikające z niego hipotezy zostały negatywnie zwe-
ryfikowane; dlatego należy je teraz sformułować na nowo: 
merytorycznej porażki nie zmieni już – parafrazując Paula 
Watzlawicka – mówienie «jeszcze więcej o tym samym»”17. To, 
że takie nieustępliwe przeciwstawianie mikro- i makrohistorii 
nie może być owocne dla przyszłych badań nad dyscyplinowa-
niem szczególnie dobitnie wykazał niedawno francuski histo-
ryk Gérard Chaix. Łącząc w kongenialny sposób niemiecką 
i francuską tradycję historiograficzną, zaprezentował on na 
przykładzie wczesnonowożytnych procesów dyscyplinowania 
w mieście Rzeszy – Kolonii – wnioski, które są modelowe 
zarówno pod względem treściowym, jak i metodologicznym. 
Z jednej strony badacz nie ma wątpliwości, że „w perspekty-
wie makrohistorycznej niepodważalne pozostaje znaczenie 
koncepcji «dyscyplinowania społecznego» oraz «walki z grze-
chem», które ani się ze sobą nie mieszają, ani nie są sobie 
przeciwstawne, lecz korespondują ze sobą w codziennej rze-
czywistości społecznej jako różne, choć sąsiadujące ze sobą 
champs”. Z drugiej strony jednak nieodzowne jest uzupełnie-
nie perspektywy makrohistorycznej przez mikrohistoryczną – 
dla „objaśnienia indywidualnych strategii i przeanalizowania 
zmiennego układu różnorodnych czynników społecznych”18.

17 M. Dinges, rec. Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung...
18 G. Chaix, Die schwierige Schule der Sitten – christliche Gemeinde, bürgerli-

che Obrigkeit und Sozialdisziplinierung im frühneuzeitlichen Köln, etwa 1400–1600, 
w: Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung..., s. 199–217, tu s. 217. Obszernie na 
ten temat zob. tenże, De la cité chrétienne à la métropole catholique. Vie religieuse 
et conscience civique à Cologne au 16 siècle. Thèse d’Etat, rozprawa habilitacyjna, 
Université de Strasbourg 1994. Inni badacze zajmują podobną metodologicznie 
pozycję, zob. np. H. Roodenburg, Reformierte Kirchenzucht und Ehrenhandel. 
Das Amsterdamer Nachbarschaftsleben im 17. Jahrhundert, w: Kirchenzucht und 
Sozialdisziplinierung..., s. 129–152. Zob. także zwięzły przegląd w: H. Schilling, 
Die Konfessionalisierung von Kirche, Staat und Gesellschaft..., s. 26 n.

Dyscyplinowanie czy „samoregulacja poddanych”?



192

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Debatę metodologiczno-teoretyczną należałoby zatem 
podsumować następująco: nie można dążyć do likwidacji 
makrohistorycznej tezy o dyscyplinowaniu. Trzeba raczej zwróć 
uwagę – podobnie jak w wypadku innych koncepcji makro-
historycznych – na to, by pozostała ona otwarta lub otworzyła 
się na mikrohistoryczne opisy czy analizy. I odwrotnie: stosu-
jąc podejście mikrohistoryczne, które wychodzi od operacjo-
nalizacji zagadnień historycznych, należy mieć świadomość, że 
jest ono uzupełnieniem szerszych struktur czy tendencji, tak 
by osiągnięte na tej drodze wyniki nie były membra disiecta, 
lecz dawały się połączyć w „historię” w sensie zrozumiałych 
struktur i przemian. Na tym poziomie dyskusji badawczej 
poszczególne monografie wczesnonowoczesnych procesów 
dyscyplinujących należy oceniać wedle tego, czy i w jaki sposób 
stosują strategię podwójnej perspektywy mikro- i makrohisto-
rycznej. A zatem czy uwzględniają zarówno procesy odgórne, 
jak i te zachodzące w społecznej bazie i w samym obiekcie 
dyscyplinowania? Czy biorą pod uwagę zarówno wczesno -
nowożytny etatyzm, jak i niezależne od państwa procesy for-
mowania i normatywizacji, wychodzące od sił nieetatystycz-
nych, jak na przykład wspólnoty kościelnej lub świeckiej, 
sąsiedztwa czy też korporacji zawodowych i religijnych. Taka 
ocena zostanie dokonana poniżej na przykładzie ważnego stu-
dium Heinricha Richarda Schmidta o ewangelicko-reformo-
wanym dyscyplinowaniu obyczajowym w berneńskich gminach 
wiejskich wczesnej nowożytności19. 

Praca ta – habilitacja obroniona w Bernie – jest podsumo-
waniem długoletnich badań nad sądami obyczajowymi ewan-
gelicko-reformowanej Szwajcarii od XVI do XVIII w. W ciągu 
ostatnich dziesięciu lat Schmidt przedstawił szereg artykułów 
na ten temat. Forma monografii przydaje jego argumentacji 
spójności, a wnioskom – klarowności. Oryginalna część stu-
dium zawiera analizy, które poszerzają spektrum niezwykle 
ożywionych międzynarodowych badań nad dyscyplinowaniem 
kościelnym20 o przykłady z ewangelicko-reformowanej Szwaj-

19 H.R. Schmidt, Dorf und Religion...
20 Na temat stanu badań nad dyscyplinowaniem kościelnym zob. tomy zbio-

rowe: Sin and the Calvinists... oraz Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung... 
Zastanawiające, że Ralf Georg Bogner (Arbeiten zur Sozialdisziplinierung...) 



193

carii. Również metodologicznie Schmidt stosuje sprawdzone 
sposoby: metodę kwantytatywną i analizę statystyczną, która 
po raz pierwszy została zastosowana w badaniach nad gmi-
nami hugenockimi we Francji21. Łączy je z hermeneutyczną 
analizą treści poszczególnych przypadków dyscyplinowania 
i istotnych fragmentów tekstów źródłowych (nazywanych przez 
Schmidta „normami” albo „scenariuszami”), wypracowaną 
jako uzupełnienie czysto statystycznych analiz dotyczących 
ewangelicko-reformowanego dyscyplinowania kościelnego we 
Fryzji Wschodniej i w Niderlandach22.

Trzy aspekty książki sprawiają, że budzi ona zaintereso-
wanie i stanowi niewątpliwe wzbogacenie badań. Po pierw-
sze, jest to szerokie ujęcie problematyki badawczej, niemalże 
wyczerpujące temat. Autor poprzedził każdą z czterech czę-
ści (Religia i Kościół, Seksualność, Małżeństwo, Sąsiedztwo) 
przeglądem międzynarodowych badań, w których porusza się 
z dużą sprawnością, a zakończył syntetyzującym rozdziałem, 
gdzie umieścił wyniki swoich analiz w kontekście odpowied-
nich modeli interpretacyjnych (procesu racjonalizacji, procesu 
cywilizacyjnego, dyscyplinowania społecznego, akulturacji, 
konfesjonalizacji). Dzięki temu praca zyskuje charakter nie-
malże kompendium badań nad dyscyplinowaniem obyczajo-
wym i kościelnym, a nawet nad dyscyplinowaniem w ogóle. 
Po drugie, studia monograficzne szwajcarskich wsi Vechin-
gen i Stettlen są niezwykle cenne, ponieważ pole obserwa-

całkowicie pomija badania nad dyscyplinowaniem kościelnym, mimo że jego 
ambicją jest (tamże, s. 127) przedstawienie w drugiej części swego sprawozdania 
o stanie badań przede wszystkim publikacji o kościelno-teologicznych aspektach 
wczesnonowożytnego dyscyplinowania.

21 J. Estèbe, B. Vogler, La genèse d’une societé protestante. Etude comparée 
de quelques registres consistoriaux Languedociens et Palatins vers 1600, „Annales” 
13, 1976, s. 362–388. 

22 H. Schilling, Reformierte Kirchenzucht als Sozialdisziplinierung? – Die 
Tätigkeit des Emder Presbyteriums in den Jahren 1557–1562, w: Niederlande und 
Nordwest Deutschland. Studien zur Regional- und Stadtgeschichte Nordwestkon-
tinentaleuropas im Mittelalter und in der Neuzeit, red. W. Ehbrecht, H. Schilling, 
Köln–Wien 1983, s. 261–327; tenże, Sündenzucht und frühneuzeitliche Sozialdiszi-
plinierung. Die calvinistische, presbyteriale Kirchenzucht in Emden vom 16. bis 19. 
Jahrhundert, w: Stände und Gesellschaft im Alten Reich, red. G. Schmidt, Stutt-
gart 1989, s. 265–302; tenże, Frühneuzeitliche Formierung und Disziplinierung 
von Ehe, Familie und Erziehung im Spiegel calvinistischer Kirchenratsprotokolle, 
w: Glaube und Eid..., s. 199–235.

Dyscyplinowanie czy „samoregulacja poddanych”?



194

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

cji, jakie stwarza środowisko wiejskie, było dotąd, pomijając 
może kilka angielskich probostw23, zbyt rzadko uwzględniane 
w skupionych na problematyce miejskiej badaniach nad dyscy-
plinowaniem kościelnym i nad dyscyplinowaniem w ogóle. Po 
trzecie wreszcie, przedmiot badań jest ciekawy typologicznie, 
bowiem ów wiejski rygor w ewangelicko-reformowanym regio-
nie berneńskim doszedł do głosu nie – jak to najczęściej miało 
miejsce na terenach czysto kalwińskich – w sytuacji autonomii 
Kościoła, ale w ramach ewangelicko-reformowanego, szwaj-
carskiego Kościoła państwowego, co sprawiało, że dyscypli-
nowanie kościelne łączyło się z ogólnym dyscyplinowaniem 
obyczajowym.

Zacznijmy od ostatniej z wymienionych kwestii. W regio-
nie berneńskim problem rozróżnienia na świeckie i religijne 
impulsy i implikacje procesu dyscyplinowania we czesnej 
epoce nowożytnej wydaje się szczególnie istotny. Od chwili 
wprowadzenia wspomnianego na początku analityczno-ty-
pologicznego rozróżnienia na toczoną przez Kościół „walkę 
z grzechem” a państwowe czy też świeckie dyscyplinowanie 
w sprawach kryminalnych bądź obyczajowe, co rusz w studiach 
monograficznych lub ogólnych rozważaniach pojawia się pyta-
nie, jak poszczególne formy dyscyplinowania, rozumiane jako 
typy idealne, różniły się od siebie oraz na jakich zasadach ze 
sobą współdziałały czy nawet się ze sobą łączyły. Jak należało 
oczekiwać, pojawił się przy tym cały wachlarz możliwości: od 
w zasadzie zachowanej kościelnej autonomii w zakresie „walki 

23 Zob. np. R. von Friedeburg, Sündenzucht und sozialer Wandel. Earls Col-
ne (England), Ipswich Springfield (Neuengland), ca. 1524–1690 im Vergleich, 
Stuttgart 1993 (tu dawniejsza literatura przedmiotu). Robert von Friedeburg 
planuje publikację obszernej monografii na temat dyscyplinowania kościelnego 
w heskich wsiach pt. Reformierte presbyteriale Kirchenzucht auf dem Lande; 
tenże, Evangelische Pfarrer im Vormärz. Soziale Stellung und politisches Handeln 
in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Das Beispiel Hessen, w: Evangelische 
Geistlichkeit. Zur sozialen und politischen Rolle einer bürgerlichen Gruppe in 
der deutschen Gesellschaft des späten 18. bis 20. Jahrhunderts, red. L. Schorn-
-Schütte, W. Sparn, Marburg [1997]; tenże, Ländliche Gesellschaft und Obrig-
keit. Gemeinde proteste und politische Mobilisierung im 18. und 19. Jahrhundert, 
Göttingen 1997. Potrzebę studiów na sytuacją na wsi podkreślał już dawno Paul 
Münch w swoim artykule Kirchenzucht und Nachbarschaft. Zur sozialen Proble-
matik des calvinischen Seniorats um 1600, w: Kirche und Visitation. Beiträge zur 
Erforschung des frühneuzeitlichen Visitationswesens in Europa, red. E.W. Zeeden, 
P.T. Lang, Stuttgart 1984, s. 216–248.



195

z grzechem” w tych wspólnotach kościelnych, które dystan-
sowały się od państwa wedle wzoru nielegalnie funkcjonu-
jących gmin pod wyznaniowo obcą zwierzchnością; poprzez 
proces dyscyplinowania kościelnego rozgrywający się niejako 
w przestrzeni „pomiędzy Kościołem a państwem”24, co można 
zaobserwować przede wszystkim w Kościołach luterańskich 
terytorialnych państw Rzeszy; aż do sytuacji, w której – jak 
na przykład w Księstwie Wirtembergii – „walka z grzechem 
i dyscyplinowanie w sprawach kryminalnych [...] szły ze sobą 
ręka w rękę”25. Zarazem jednak okazało się, że nie zawsze 
ograniczenie bądź likwidacja autonomii pojedynczej gminy 
wyznaniowej poprzez włączenie jej do Kościoła krajowego 
powodowały, że „walka z grzechem” automatycznie zamieniała 
się w dyscyplinowanie świecko-państwowe. Stało się też jasne, 
że również w strukturze Kościoła krajowego nie tylko możliwe 
było „prezbiterskie [na modłę kalwińską – red. nauk.] dyscy-
plinowanie kościelne, ukierunkowane na cele teologiczne, ale 
co więcej, zarysował się widoczny podział na dyscyplinowanie 
w sferze kościelnej oraz sądownictwo obyczajowe, zarówno 
na poziomie rozporządzeń, jak i w praktyce urzędowej kon-
systorzy” – tak w każdym razie wynika z monograficznego 
studium na temat ewangelicko-reformowanego dyscyplino-
wania kościelnego w niemieckich państwach terytorialnych: 
Księstwie Dwóch Mostów oraz Hesji-Kassel26.

W obliczu tych sprzecznych konstatacji na temat możli-
wości realizowania „walki z grzechem” w autonomicznych 
ramach wspólnot kościelnych lub gminnych, monografia pióra 
Heinricha Richarda Schmidta analizująca przykład Berna 
zasługuje na szczególną uwagę. Mamy tutaj bowiem do czy-

24 M. Brecht, Protestantische Kirchenzucht zwischen Kirche und Staat. Be-
merkungen zur Forschungssituation, w: Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung..., 
s. 41–48.

25 H. Schnabel-Schüle, Kirchenzucht als Verbrechensprävention..., s. 63.
26 F. Konersmann, Presbyteriale und konsistoriale Kirchenzucht in der re-

formierten Kirche Pfalz-Zweibrückens von 1681–1798, „Blätter für Pfälzische 
Kirchengeschichte und religiöse Volkskunde” 61, 1994, s. 5–43, tu s. 43; tenże, 
Presbyteriale Kirchenzucht unter landesherrlichem Regiment. Pfalz-Zweibrücken 
im 17. und 18. Jahrhundert, w: Kultur und Staat in der Provinz. Perspektiven und 
Erträge der Regionalgeschichte, red. S. Brakensiek, A. Flügel, W. Freitag, R. von 
Friedeburg, Bielefeld 1992, s. 315–349.

Dyscyplinowanie czy „samoregulacja poddanych”?



196

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

nienia z omówieniem modelu Kościoła krajowego, który pod 
względem organizacyjnym i ustrojowo-kościelnym podporząd-
kował pojedyncze gminny wyznaniowe państwowym, w tym 
konkretnym wypadku miejskim – berneńskim – dążeniom 
normatywizacyjnym i dyscyplinującym, przynajmniej w teorii 
czyniąc to bardziej stanowczo niż wspomniane niemieckie, 
ewangelicko-reformowane Kościoły państwowe. Omawiane 
studium nie zajmuje się sytuacją prawną Kościołów krajowych 
ani typologią dyscyplinowania kościelnego. Centralnym punk-
tem wątków interpretacyjnych jest raczej model komunalizmu 
charakterystyczny dla Berna, w którym interesy komunalne 
i kościelne były w dużym stopniu tożsame. Na przykład wybie-
rane przez gminę kościelną, ale zatwierdzane przez urzędnika 
komunalnego, zwanego wójtem (Vogt), gremium sędziowskie 
tzw. Chorrichter, w którym zasiadali najczęściej mężczyźni 
sprawujący urzędy oraz bogaci chłopi27, postrzegane jest tu 
wyłącznie jako przedstawicielstwo gminy wiejskiej. Autor nie 
rozważa kwestii, czy ewentualnie nie działało ono także jako 
sterowany zewnętrznie organ kontrolny berneńskiej zwierzch-
ności albo czy choćby w niektórych sytuacjach członkowie tego 
gremium nie byli w sytuacji konfliktu interesów28.

Po przełomowych badaniach nad Amsterdamem, prowa-
dzonych przez holenderskiego historyka dziejów społecznych 
Hermana Roodenburga, centralna rola „społeczności sąsiedz-
kiej” w sprawowaniu kontroli społecznej w Europie wcze-
snej epoki nowożytnej nie pozostawia wątpliwości29. Niemniej 
w omawianym przypadku wsi w regionie Berna, który nie bez 

27 H.R. Schmidt, Dorf und Religion..., s. 17, 51 n.
28 Tamże, s. 320.
29 H. Roodenburg, Onder censuur. De kerkelijke tucht in de Gereformeerde ge-

meente van Amsterdam, 1578–1700, Hilversum 1990; tenże, Reformierte Kirchen-
zucht und Ehrenhandel...; tenże, Naar en etnografie van de vroegmoderne stad. 
De ‘gebuyrten’ in Leiden en Den Haag, w: Cultuur en maatschappij in Neder-
land. 1500–1850. Een historisch-antropologisch perspectief, red. P. de Boekhorst, 
P. Burke, W. Frijhoff, Meppel 1992; C. Lis, H. Soly, „Better een goede buur 
dan een verre vriend”. Buurschap en buurtleven in Westeuropese steden aan het 
eind van het Ancien Régime, w: De kracht der zwakken. Studies over arbeid en 
arbeidersbewegung in het verleden. Opstellen aangeboden aan Theo van Tijn, red. 
B. de Vries i in., Amsterdam 1992, s. 81–107; ciż, Neighborhood social change 
in West European cities: sixteenth to nineteenth centuries, „International Review 
of Social History” 38, 1993, s. 1–30.



197

przyczyny uważa się za swoisty poligon doświadczalny berneń-
skiej zwierzchności miejskiej, nieodzowne byłoby sprawdzenie 
również hipotez przeciwnych – czyli świadome skupienie uwagi 
na oddziaływaniu berneńskiego „państwa”. Oczywiście należa-
łoby przy tym uwzględnić, że „państwo” w środowisku stanowo-
-republikańskim cechowały zupełnie inne struktury i mechani-
zmy niż w państwach książęcych. Ponadto trzeba by uzupełnić 
perspektywę „sąsiedztwa” o spojrzenie ogólnospołeczne. Tylko 
w ten sposób bowiem można w ogóle dostrzec mechanizmy 
i procesy wykraczające poza oddziaływanie więzi sąsiedzkich, 
a nawet je przekraczające, przynajmniej te ich formy, które 
wykształciły się w Europie epoki wczesnej nowożytności. 

Ponieważ jednak autor nie zdecydował się na zbadanie 
hipotezy przeciwnej i poszerzenie perspektywy o „państwo”, 
nie udało mu się dostarczyć koronnego argumentu prze-
ciwko „przecenianiu państwa” w paradygmacie dyscyplino-
wania społecznego stworzonym przez Gerharda Oestreicha. 
Z kolei wyłączność oddziaływań „mechanizmów samoregu-
lacji ‘poddanych’”30 jest przez Heinricha Richarda Schmidta 
jedynie sugerowana, nie zaś udowodniona. To samo można 
powiedzieć, gdy autor – wychodząc z tezy o komunalizmie – 
stawia dyscyplinowanie obyczajowe z berneńskich wsi w jed-
nym szeregu z niezależnym od państwa dyscyplinowaniem 
kościelnym obowiązującym w Kościołach zorganizowanych 
wedle wzoru kalwińskiego, który jak wiadomo – w odróżnieniu 
od zuryskiego i berneńskiego modelu Kościoła państwowego 
– zawsze (nawet w Genewie) oparty był na zasadzie rozdziału 
państwa od Kościoła czy też gminy kościelnej od świeckiej. 
Autor nie poddaje refleksji ani nie uwzględnia w swojej stra-
tegii badawczej tego, że przynajmniej teoretycznie niebezpie-
czeństwo świeckiej instrumentalizacji – czy to na wsi, czy to 
w berneńskim „państwie” miejskim – kościelno-religijnych 
uzasadnień kościelnej „walki z grzechem” było szczególnie 
duże dla ewangelicko-reformowanego dyscyplinowania oby-
czajowego w ramach Kościoła państwowego. Przy czym jego 
studium dostarcza dowodów tego rodzaju deprawacji kościel-
nej „walki z grzechem”, na przykład wskazując na fakt, że 

30 H.R. Schmidt, Dorf und Religion..., s. 373.

Dyscyplinowanie czy „samoregulacja poddanych”?



198

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

często zamiast pokuty kościelnej – we właściwym sensie tego 
słowa – nakładano kary pieniężne31.

Kolejny problem interpretacyjny wynika z ostrego rozdziału 
dwu obszarów dyscyplinowania: seksualności i małżeństwa. 
Pod względem analitycznym rozróżnienie to jest rzecz jasna 
w pełni słuszne. Trzeba jednak pamiętać, że w chrześcijań-
skich (wszystkich wyznań) koncepcjach świata i życia we wcze-
snej nowożytności obie te kwestie pozostawały zawsze ściśle 
ze sobą wiązane. Dlatego należałoby rozważać je łącznie, 
zastanawiając się nad kierunkiem i skutkami oddziaływania 
dyscyplinowania społecznego w sferze seksualności i pożycia 
małżeńskiego. Z takiego punktu widzenia pytanie o to, czy 
kalwińscy prezbiterzy albo berneńskie gremium Chorrichter 
wytyczyli drogę ku „poskromionej seksualności społeczeń-
stwa mieszczańskiego” nie wydaje się już tak absurdalne, jak 
twierdzi Schmidt32. Sam autor w podsumowaniu umieszczo-
nym na końcu rozdziału o małżeństwie mówi o tym właśnie 
wychowawczym, zwiększającym dyscyplinę obyczajową efekcie, 
który w sposób konieczny odnosi się również do seksualności: 
„Wszakże wychowawcze oddziaływanie dyscyplinowania oby-
czajowego stanowiło conditio sine qua non dla emancypacji 
małżeństwa od miłości”33. 

Niedopuszczalne jest również ocenianie sukcesu bądź 
porażki dyscypliny narzucanej przez Kościół w sferze zachowań 
seksualnych jedynie wedle liczby wykroczeń przeciwko nor-
mom dyscyplinującym34. Dla właściwego określenia zasadniczej 
treści i sposobów oddziaływania chrześcijańsko-kościelnego 
dyscyplinowania na sferę zachowań seksualnych konieczna 
jest bowiem szczegółowa analiza seksualności przedmałżeń-
skiej. Nie wystarczy jedynie obliczenie wzrostu i spadku liczby 
pozamałżeńskich dzieci, czyli zastosowanie metody, którą 

31 Tamże, s. 49.
32 Schmidt uznaje, jakobym wbrew jednoznacznym „kierunkom rozwoju” 

stwierdzał „zwycięstwo dyscyplinowania obyczajowego oraz drogę do oswojonej 
seksualności” (tamże, s. 237). Aby tego dowieść, podaje błędnie cytat, zamie-
niając mój znak zapytania na kropkę czy też wykrzyknik, a tym samym moje 
pytanie – w twierdzenie (por. poprawny cytat w: H. Schilling, Sündenzucht und 
frühneuzeitliche Sozialdisziplinierung..., s. 297).

33 H.R. Schmidt, Dorf und Religion..., s. 289.
34 Tamże, s. 236–240.



199

posługuje się demografia. Na przykładzie dyscyplinowania 
zachowań seksualnych propagowanego przez ewangelicko-
-reformowanych duchownych we wschodniofryzyjskim Emden, 
jak również na przykładzie regionów, w których dominował 
katolicyzm, wykazano, że chrześcijańska – niezależna od 
norm narzucanych przez państwo – moralność i dyscyplina 
dotycząca sfery seksualności aż do XVIII, a nawet XIX w. 
były jak najbardziej gotowe tolerować, a nawet sankcjono-
wać pewne zachowania seksualne, w szczególności zaś tzw. 
coitus anticipatus – o ile następowało po nim małżeństwo35. 
Możliwe, że w tym konkretnym wypadku berneńskiego dyscy-
plinowania obyczajowego było inaczej. Jednakże należałoby 
pokazać to na tle odmiennych sytuacji w ramach kościelnej 
„walki z grzechem” wedle wzorca emdeńskiego i modelu gmin 
niderlandzkich jako cechę szczególną przypadku berneń-
skiego. Przyczyn tego stanu rzeczy można by się doszukiwać 
w instytucjach prawnych Kościoła miejskiego, pozostających 
poza polem widzenia Schmidta, oraz związanych z tym więk-
szych – niż w przypadku wspomnianego wyżej autonomicznego 
dyscyplinowania kościelnego [na terenach Fryzji Wschodniej 
i Niderlandów – red. nauk.] – możliwości ingerencji władz 
państwowo-miejskich. Jeżeli zatem w przebadanych wsiach 
należących do Berna ewangelicko-reformowane dyscyplinowa-
nie obyczajowe wcześnie i stanowczo wystąpiło przeciwko sek-
sualności przedmałżeńskiej, to jest to w kontekście wspomnia-
nych studiów porównawczych najprawdopodobniej dowód na 
to, że w regionie berneńskim o wiele wcześniej niż na innych 
obszarach doszło do wyparcia dawnych, bardziej otwartych 
i w duchu dawnych tradycji „liberalnych” norm kościelnej 
„walki z grzechem” przez normy państwowe, mające na celu 
wyeliminowanie wszelkiego rodzaju seksualności przedmał-
żeńskiej. Byłaby to decydująca przesłanka do twierdzenia, że 
berneńskie dyscyplinowanie sfery obyczajowej, mimo swego 
zakorzenienia w gminach kościelnych, było sterowane przez 
świeckie państwo, co jednak, jak już wspomniałem, pozostaje 
poza horyzontem badawczym Schmidta. Być może nowożytne 

35 H. Schilling, Sündenzucht und frühneuzeitliche Sozialdisziplinierung...; 
 tenże, Frühneuzeitliche Formierung und Disziplinierung von Ehe..., s. 23 n.

Dyscyplinowanie czy „samoregulacja poddanych”?



200

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

normy państwowe, szczególnie te dotyczące karania seksualno-
ści przedmałżeńskiej, rozpowszechniły się w ramach Kościoła 
państwowego, takiego jak Kościół berneński, szybciej i łatwiej 
niż w przypadku bardziej autonomicznej „walki z grzechem” 
Kościoła zorganizowanego na modłę kalwińską. Wiązało się 
to również z dążeniem do stworzenia „dobrego”, świeckiego 
ładu, opartego na polityce ludnościowej i prawie spadkowym. 
Jeśli Schmidt przekonująco wykazuje, że w badanych przez 
niego wsiach należących do miasta Berna sankcje przewidziane 
dla przedmałżeńskich kontaktów seksualnych pozostały osta-
tecznie nieskuteczne, to dostarcza dowodu na porażkę właśnie 
tej nowej moralności seksualnej, wynikającej z potrzeb pań-
stwa i jego wczesnonowożytnej, reglamentującej biurokracji. 
Nie jest to bynajmniej dowód na nieskuteczność kościelnego 
dyscyplinowania zachowań seksualnych. Owo bowiem uzasad-
niane było zupełnie inaczej i kierowało się zupełnie innymi 
celami – nie polityką ludnościową, lecz wychowaniem każdej 
pary do chrześcijańskiej miłości i odpowiedzialności w stanie 
małżeńskim, w związku z czym przyjmowało odmienne formy 
i funkcje niż kontrola seksualności w ramach berneńskiego 
dyscyplinowania obyczajowego.

Trzeba przyznać, że także w przypadku autonomicznej 
kościelnej „walki z grzechem”, szczególnie na polu zacho-
wań seksualnych, trudno precyzyjnie określić rozmiary suk-
cesu, nie mówiąc już o przedstawieniu potwierdzających go 
dowodów. Ponadto niezależnie od tego rodzaju rozważań nad 
procesami przemian społecznych, czy też procesem wycho-
wywania za pośrednictwem sterowanego przez państwo lub 
Kościół dyscyplinowania zachowań seksualnych, trzeba wziąć 
pod uwagę i to, że akurat seksualność może się przejawiać 
w sferze indywidualnych zachowań w sposób „naturalny” – 
wbrew wszelkim próbom dyscyplinowania. Tak więc w przy-
padku regionu berneńskiego, podobnie jak każdego innego 
miejsca, może potwierdzić się przypuszczenie angielskiej 
historyczki Lyndal Roper, ukształtowanej metodologicznie na 
podstawie psychoanalitycznego spojrzenia Michela Foucault, 
która w odniesieniu do protestanckiej moralności seksualnej 
w epoce wczesnej nowożytności sądzi, że na zasadzie dia-
lektycznej przekory wobec chrześcijańsko-kościelnych czy 



201

państwowo-komunalnych prób ujarzmienia i socjalizacji owego 
pierwotnego instynktu zakazane praktyki odtąd „zyskały 
o wiele większe oddziaływanie na wyobraźnię […] niż mia-
łoby to miejsce w innych warunkach”36. 

Na koniec wypada wspomnieć o szczególnym problemie 
definicyjnym, który ma kluczowe znaczenie zarówno dla 
metodologii studium Heinricha Richarda Schmidta, jak i dla 
teoretycznego podejścia i ogólnohistorycznych rezultatów 
jego pracy. Trzeba przyznać rację wspomnianym na początku 
krytykom badań nad dyscyplinowaniem, twierdzącym, że nie-
rzadko w studiach dotyczących tego zagadnienia napotyka się 
terminologiczne czy definicyjne niejasności, które znacząco 
przyczyniają się do nieporozumień treściowo-merytorycznych 
i interpretacyjnych. Tego rodzaju niejasnością terminologiczną, 
która rozciąga się również na założenia teoretyczne, jest 
niefrasobliwe utożsamianie „dyscyplinowania społecznego” 
i „konfesjonalizacji”. Schmidt postulował w innym miejscu 
połączenie tych dwu „paradygmatów naukowych”37. To, że 
powtarza ów postulat, rozważając różne teorie dyscyplinowa-
nia, jest tym dziwniejsze, że kilka stron wcześniej, omawiając 
początki paradygmatu dyscyplinowania społecznego stworzo-
nego przez Gerharda Oestreicha, podkreślał różnice między 
tezą o dyscyplinowaniu a koncepcją konfesjonalizacji38. Jak 
wynika również z podanej przez Schmidta bibliografii39, owa 
zniekształcająca obie metody niejasność wywodzi się ostatecz-
nie ze sprawozdania z niemieckiej debaty konfesjonalizacyjnej, 
zamieszczonego w pracy autorstwa amerykańskiego histo-
ryka Ronnie Po-chia Hsia, którą to publikację wydawnictwo 
opatrzyło „podszepniętym” przez psychologów marketingu 
tytułem Social discipline in the reformation40. Inaczej niż to 
sugerują tego rodzaju identyfikacje, koncepcja konfesjona-
lizacji od początku nie poprzestaje na zwróceniu uwagi na 

36 L. Roper, Ödipus und der Teufel. Körper und Psyche in der frühen Neuzeit, 
Frankfurt am Main 1995, s. 155.

37 H.R. Schmidt, Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, München 1992, 
s. 95.

38 Tenże, Dorf und Religion..., s. 364, 366.
39 Tenże, Konfessionalisierung..., s. 95.
40 R. Po-chia Hsia, Social discipline in the reformation: central Europe, 1550–

–1750, London–New York 1989.

Dyscyplinowanie czy „samoregulacja poddanych”?



202

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

rolę państwa i władzy, czy też historii elit, a już na pewno 
nie etatystycznie pojętemu dyscyplinowaniu społecznemu. 
Wręcz przeciwnie, paradygmat ów pozwala przede wszystkim 
dostrzec właśnie nieetatystyczne siły religii i Kościoła, co po 
raz kolejny wyraźnie pokazał trzeci, poświęcony konfesjona-
lizacji katolickiej tom pokonferencyjny41. Również wtedy, gdy 
paradygmat konfesjonalizacji wychodzi od założenia o zazę-
bianiu się procesów zachodzących w sferze religii i Kościoła 
z procesami politycznymi i społecznymi, jego uwaga nie skupia 
się wyłącznie na formowaniu państwa, ale również na czyn-
nikach nieetatystycznych – włączając w to wspólnoty wiejskie 
i miejskie – a w niektórych przypadkach nawet na procesach 
niesprzyjających lub obojętnych dla kształtowania się państwa. 
Zatem nie może być mowy o niewłaściwym z historycznego 
punktu widzenia „przecenianiu państwa”42 w ramach tezy 
o konfesjonalizacji.

Niemniej – i to prowadzi nas znowu do naszkicowanych 
na początku zasadniczych problemów metodologiczno-teore-
tycznych występujących w badaniach nad dyscyplinowaniem 
– w ramach koncepcji konfesjonalizacji czy dyscyplinowania 
społecznego i innych, podobnych, makrohistorycznych modeli 
interpretacyjnych pamiętać należy, że procesy historyczne 
kształtowane były zarówno przez samodzielną działalność 
wspólnot kościelnych czy świeckich, jak też przez koncepcje 
teologiczne, polityczne czy prawne, a także elity i instancje 
władzy państwowej. Patrząc z tej podwójnej perspektywy, nie 
można brać pod uwagę jedynie „mechanizmów samoregu-
lacji poddanych”43. Należałoby raczej obok nich uwzględnić 
również wpływy spoza wspólnoty kościelnej: miejskiej czy 
wiejskiej. Studium Heinricha Richarda Schmidta jest waż-
kim wkładem w dyskusję na temat procesów dyscyplinowania 
w społeczeństwach europejskich wczesnej epoki nowożytnej, 
niemniej sam autor wspomnianej wyżej podwójnej perspek-
tywy nie przyjął. Zamiast tego skoncentrował się jednostronnie 
na gminach wiejskich i fenomenie „sąsiedztwa”. Pod wpływem 

41 Die katholische Konfessionalisierung..., zwł. s. 454.
42 H.R. Schmidt, Dorf und Religion..., s. 373.
43 Tamże.



203

modnej od pewnego czasu krytyki podejść makrohistorycz-
nych44, która – biorąc pod uwagę znaczenie państwa w proce-
sie dziejowym – wydaje się niemalże patologiczna, autor uległ 
metodologicznej i teoretycznej dychotomii, ostro rozgranicza-
jącej makro- i mikrohistorię, „nowoczesną” i „ponowoczesną” 
historiografię. A przecież właśnie przy zagadnieniu takim jak 
dyscyplinowanie obyczajowe, w którym procesy odgórne tak 
wyraźnie uzupełniają się z impulsami oddolnymi, powinno się 
kłaść większy nacisk na komplementarność perspektywy gminy 
wyznaniowej i spojrzenia ogólnospołecznego, autoregulacji 
i regulacji zewnętrznej, mikro- i makrohistorii, niezależnie 
od tego, czy punktem wyjścia jest teza o konfesjonalizacji, czy 
paradygmat komunalizmu, który przecież również wywodzi 
się z badania „historii integralnej”45.

44 Tam, gdzie przejmuje pokrótce scharakteryzowaną powyżej (zob. przyp. 5) 
ekstremalną pozycję Martina Dingesa.

45 Por. Borgolte, Mittelalterforschung und Postmoderne..., s. 622 n.; tenże, 
Sozialgeschichte des Mittelalters..., rozdz. II.3. O koncepcji „historii integralnej” 
zob. Spezialforschung und „Gesamtgeschichte”. Beispiel und Methodenfragen zur 
Geschichte der frühen Neuzeit, red. H. Lutz, Wien 1981, aczkolwiek jeszcze bez 
rozważań nad postmodernizmem i jego konsekwencjami.

Dyscyplinowanie czy „samoregulacja poddanych”?



204

Zaprezentowany w tytule temat może się na pierwszy 
rzut oka wydawać marginalny dla zainteresowań badawczych 
uczonego, którego chcemy dziś uczcić. Jednakże profesor 
Thomas A. Brady zawsze umieszczał swoje naukowe zain-
teresowanie historią społeczną i historią religii w szerszych, 
ogólnodziejowych ramach, nie tracąc przy tym z oczu zadania 
historyka – udostępniania obecnym i przyszłym pokoleniom 
całościowego obrazu przeszłości (the big picture) bez żadnych 
uproszczeń. Dlatego poniższy tekst, traktujący o powszechno-
dziejowych związkach między wewnętrznym formowaniem się 
państw europejskich a intensyfikacją i instytucjonalizacją ich 
kontaktów zagranicznych, które przeobraziły się w międzyna-
rodowy, europejski, a potem także światowy system mocarstw, 
wydaje mi się odpowiedni w tomie poświęconym profesorowi 
Thomasowi Brady’emu.

W każdym razie z pewnością ucieszy go fakt, że wcze-
śniejsza wersja poniższych rozważań została przygotowana 
na rosyjsko-niemiecki kongres historyków w Smoleńsku i opu-
blikowana w rosyjskim tłumaczeniu1. Żywe zainteresowanie 

* Tłumaczenie na podstawie: H. Schilling, Die frühmoderne Staatsbildung 
und die Entstehung des neuzeitlichen Mächteeuropa, w: Politics of the reformation. 
Festschrift für Thomas A. Brady, Leiden 2007 (przyp. red. nauk.).

1 H. Schilling, Frühmoderne Staatsbildung und das frühneuzeitliche Mächte-
europa, w tłumaczeniu rosyjskim w: Rossija, Polsza, Germania w ewropejskoj i mi-
rovoj politike, red. B.V. Nossov, E.E. Ivonin, Moskva 2002, s. 19–38. Szczegółowe 
informacje bibliograficzne, z których podawania rezygnuję w niniejszym artykule, 
czytelnik znajdzie w mojej książce Konfessionalisierung und Staatsinteressen. 
Internationale Beziehungen 1559–1660, Paderborn 2007.

Wczesnonowożytne procesy 
państwotwórcze i powstanie nowożytnego 

systemu mocarstw w Europie*



205

Toma historią i obecną kondycją Europy nie uznawało prze-
cież nigdy podziałów politycznych czy kulturowych, w tym 
także szczęśliwie przezwyciężonych już granic między blokami 
określonymi przez zimną wojnę.

Niedawno nowa, amerykańska interpretacja świata zaczęła 
– z dezynwolturą wywołującą u historyka zawrót głowy – 
żonglować określeniami Stara i Nowa Europa, redefiniować 
je i wygrywać przeciwko sobie. Europejscy koledzy Toma 
 Brady’ego mogli mieć wówczas pewność, że przejrzy on ten 
powierzchowny polityczny manewr i tym Amerykanom, którzy 
zechcą słuchać, ukaże historiograficznie prawdziwy the big 
picture konfiguracji mocarstw i ich rywalizacji o hegemonię 
w Starej i Nowej Europie. Chciałbym, by poniższe refleksje na 
temat zazębiania się procesu formowania wewnętrznych struk-
tur państwa oraz kształtowania systemu mocarstw na arenie 
międzynarodowej przyczyniły się do wzbogacenia obrazu wyła-
niania się nowożytnej Europy i w ten sposób uwrażliwiły na 
rzeczywiste historyczne związki między Starą a Nową Europą.

„Na początku było państwo” – tak można by najogólniej 
ująć okoliczności kształtowania się międzynarodowego sys-
temu europejskich mocarstw czy też w ogóle polityki zagra-
nicznej w epoce nowożytnej, parafrazując przy tym słynny 
początek Deutsche Geschichte des 19. Jahrhunderts pióra Tho-
masa Nipperdeya. Wytyczona w ten sposób historia relacji 
między państwem (lub państwami) a nowożytnym systemem 
międzynarodowym, bądź też – mówiąc prościej – nowożyt-
nymi mocarstwami w Europie, zostanie naszkicowana w dwu 
etapach.

Pierwsza, systematyzująca część niniejszego artykułu skupia 
się na powiązaniach strukturalnych i procesualnych. Natomiast 
część druga ukazuje na kilku przykładach, jak opierając się na 
konkretnych założeniach metodologicznych i teoretycznych 
powinno się – czy też raczej można – badać i opisywać historię 
kształtowania się systemu międzynarodowego ze szczególnym 
uwzględnieniem procesu państwotwórczego i zmieniających 
się – w zależności od fazy owego procesu – form państwa we 
wczesnej epoce nowożytnej.

Wczesnonowożytne procesy państwotwórcze



206

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

I. Poszerzanie terytorium państwa i monopolizacja 
władzy zwierzchniej jako strukturalne łączniki 

między procesem państwotwórczym 
a zjawiskiem formowania się mocarstw 

we wczesnej epoce nowożytnej

Najogólniej rzecz ujmując, w procesie państwotwórczym 
wczesnej epoki nowożytnej zaznaczyły się dwie kluczowe ten-
dencje – jedna skierowana do wewnątrz, druga – na zewnątrz. 
Chodzi tu mianowicie z jednej strony o wykształcanie się naj-
wyższej państwowej władzy zwierzchniej oraz zwiększanie jej 
wpływów wewnątrz państwa, z drugiej zaś o ekspansję tery-
torialną państwa na zewnątrz.

1. Poszerzanie terytorium państwa 
i polityka zagraniczna

Jest rzeczą bezsporną, że właściwa państwom we wczesnej 
epoce nowożytnej skłonność do poszerzania swego teryto-
rium ściśle wiązała się z polityką zagraniczną i stosunkami 
międzypaństwowymi. Ekspansja terytorialna była bowiem 
możliwa jedynie kosztem innych państw lub w sytuacji wza-
jemnej konkurencji kształtujących się organizmów państwo-
wych. Wczesnonowożytne państwo miało do wyboru dwie 
drogi prowadzące do osiągnięcia tego celu. Po pierwsze, sto-
sowanie przemocy poprzez wywieranie nacisków dyploma-
tycznych, lub – najczęściej – działania wojenne. Po drugie, 
na drodze pokojowej, która w warunkach dominacji monar-
chicznych form ustrojowych najczęściej sprowadzała się do 
zawierania małżeństw dynastycznych. Przy tym również i ta 
druga droga na ogół prowadziła do konfliktów zbrojnych, 
mianowicie wówczas, gdy rzeczywiście dochodziło do sukcesji 
tronu przewidzianej w przedmałżeńskich intercyzach, które 
w tym kontekście należałoby traktować jako umowy między-
państwowe wczesnej epoki nowożytnej. Konkurujący ze sobą 
spadkobiercy odmiennie interpretowali poczynione ustale-
nia, co często zdarza się również i dzisiaj w prawie cywilnym, 
w przypadku postępowania spadkowego. Stawka była zawsze 



207

wysoka – wszak przejęcie znacznych terytoriów przez tę czy 
inną dynastię powodowało nieuniknione, podobne do trzęsie-
nia ziemi zmiany układu sił między poszczególnymi państwami 
oraz w całym systemie mocarstw. Skutki tego widać w długiej 
serii uwarunkowanych strukturalnie „wojen sukcesyjnych”, 
poczynając od tzw. sporu o sukcesję w księstwie Jülich-Kleve 
w Rzeszy między Hohenzollernami a gałęzią Wittelsbachów 
na początku XVII w., kończąc zaś na wielkich europejskich 
wojnach sukcesyjnych XVIII w.: wojnie o sukcesję hiszpań-
ską, austriacką, a pod pewnym względem także i wojnie 
o sukcesję polską. 

Częste uwikłanie państw terytorialnych w wojny wynika-
jące z dynastycznych rywalizacji, a także szlacheckie przy-
wiązanie do honoru i chwały sprawiały, że już w ówczesnych 
dyskusjach politycznych pojawiła się teza o zasadniczej, nie-
jako uwarunkowanej strukturalnie, skłonności monarchii do 
wojny. Tezą uzupełniającą było założenie o również struktu-
ralnym, a więc wynikającym z wewnętrznych zasad ustrojo-
wych, pokojowym nastawieniu republik. Taką argumentacją 
posługiwała się przede wszystkim prorepublikańska publicy-
styka w Republice Zjednoczonych Prowincji Niderlandzkich 
w połowie XVII w. Tego rodzaju wizje przepełniają każde 
demokratyczne serce radością i nadzieją, nie mają jednak – 
niestety – żadnego uzasadnienia historycznego2. Rzecz jasna 
wyżej wspomniany argument wyrażał punkt widzenia nider-
landzkiego stronnictwa republikańskiego pod przywództwem 
wielkiego pensjonariusza Holandii Jana de Witt (1653–1672) 
w sporze politycznym z dynastią orańską i jej zwolennikami. 
Rzeczywistość polityczna wyglądała jednak zupełnie inaczej. 
Republiki, chcąc rozszerzyć swoje terytoria, czy też ogólnie 
dbając o swoje interesy, nie mogły wprawdzie odwołać się 
do koligacji matrymonialnych, a tym samym nie groziło im 
niebezpieczeństwo czy też pokusa rozpoczęcia wojny sukce-
syjnej, niemniej prowadziły w Starej Europie podobną poli-
tykę ekspansji terytorialnej jak monarchie – wymienię jedynie 

2 W uwspółcześnionej formie tego rodzaju pogląd rozpowszechniany jest 
jeszcze i dzisiaj, przede wszystkim przez frankfurckiego politologa Ernsta-Otto 
Czempiela, który – mówiąc w skrócie – wychodzi z założenia, że „demokracje 
nawzajem się nie zwalczają”.

Wczesnonowożytne procesy państwotwórcze



208

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

przykład włoskich miejskich republik Florencji i Wenecji oraz 
stanowczej polityki północnoeuropejskich miast skupionych 
w Hanzie, prowadzonej nierzadko przy użyciu siły militarnej. 
Również wczesnonowożytne państwa terytorialne o ustroju 
republikańskim ani nie odznaczały się zasadniczo pokojowym 
nastawieniem, ani też nawzajem nie wspierały. Pierwsza wojna 
morska między Niderlandami a Anglią miała miejsce w latach 
1652–1654, a zatem w czasie, kiedy po obu stronach kanału La 
Manche dominowały republikańskie formy rządów. Przyczyna 
tego zbrojnego konfliktu leżała w tym, że republiki angielska 
i niderlandzka nie mogły się porozumieć w sprawie handlu 
i żeglugi. Zupełnie tak samo jak dziesięć lat później, podczas 
drugiej wojny morskiej (1665–1667), niderlandzka republika 
i angielska monarchia Stuartów, i nie inaczej niż w latach 
1672–1674 Niderlandy pod panowaniem dynastii orańskiej 
i kraje pod berłem Stuartów, prowadzące trzecią wojnę mor-
ską. Co więcej, trwałe porozumienie, które pozwoliło obu 
krajom na pokojową współpracę przez całe pokolenia i umoż-
liwiło występowanie na arenie międzynarodowej w charakte-
rze sojuszników, osiągnięto jak wiadomo pod koniec XVII w., 
gdy w obu państwach przeważały monarchiczne formy rzą-
dów. W tym wypadku zadziałała więc reguła „monarchie ze 
sobą nie walczą”, o ile – jak w tym przypadku – opierają się 
na podobnych społecznych i ekonomicznych fundamentach, 
a także posiadają wystarczająco wielu wspólnych wrogów – 
w przypadku Anglii i Niderlandów był to przede wszystkim 
Ludwik XIV i absolutystyczna Francja.

2. Kształtowanie nowożytnej polityki zagranicznej 
i proces jej monopolizacji przez państwo

We wczesnej epoce nowożytnej nie tylko ekspansywne 
dążenia do poszerzania terytorium i forsowania własnych inte-
resów państwa wiązały się bezpośrednio z polityką zagraniczną 
i międzynarodowym systemem mocarstw. To samo dotyczy 
procesu tworzenia wewnętrznych struktur państwa, a w szcze-
gólności koncentracji najwyższej władzy zwierzchniej w rękach 
państwa, czy też raczej nośników władzy państwowej: monar-
chy lub republikańskiego rządu.



209

Nawiązując do koncepcji Norberta Eliasa, a zarazem mody-
fikując jego tezy, pojmuję formowanie się nowożytnej polityki 
zagranicznej jako istotną część nadrzędnego procesu mono-
polizacji władzy, który rozpoczął się w późnym średniowieczu. 
Doprowadził on we wczesnej nowożytności do skoncentro-
wania wszystkich istotnych prerogatyw politycznych w rękach 
nośników najwyższej władzy zwierzchniej, mówiąc najogólniej: 
w gestii państwa. W obrębie tego długofalowego procesu „for-
mowania państwa” (Staatsbildung) i „formowania mocarstw” 
(Mächtestaatsbildung) można zaobserwować czy też wyznaczyć 
poszczególne fazy. Były zarówno okresy, kiedy najważniejszą 
rolę odgrywały czynniki religijno-kościelne, jak również takie, 
kiedy na plan pierwszy wysuwały się elementy prawnoustro-
jowe, demograficzne, ekonomiczne czy też właśnie związane 
z polityką zagraniczną i mocarstwową. Procesy formowania 
państwa i mocarstwa stawały się szczególnie dynamiczne 
i wyraźnie intensywne w tych fazach, w których jednocześnie 
aktywizowały się dwa z wymienionych nurtów monopolizacyj-
nych, nakładając się na siebie i wzajemnie wzmacniając. Działo 
się tak właśnie, jak sądzę, w stuleciu między połową XVI 
a latami 60. XVII w., gdy punkt szczytowy osiągnęły jedno-
cześnie konfesjonalizacja3 i polityka mocarstwowa. Odwołując 
się do kategorii teorii monopolizacyjnej, chodzi o okres, gdy 
swe piętno na dziejach Europy, w tym również na przebiegu 
interakcji między formowaniem wewnętrznych struktur pań-
stwa a powstawaniem mocarstw na arenie międzynarodowej, 
odcisnęło z jednej strony przejęcie przez państwo władzy nad 
Kościołem i kwestiami religijnymi na jego terytorium, z dru-
giej zaś – „upaństwowienie” (Verstaatung) prerogatyw w poli-
tyce zagranicznej i w systemie międzynarodowym. Polityką 
zagraniczną prowadzoną w epoce konfesjonalizacji w Europie 
zajmę się nieco dokładniej w drugiej części artykułu. Wcze-
śniej jednak należy jeszcze zwrócić uwagę na kilka ogólnych 
wniosków wynikających z mojej tezy o wewnętrznej zależno-
ści między formowaniem państw a powstawaniem mocarstw.

3 Na temat definicji i znaczenia kluczowego w badaniach Heinza Schillinga 
terminu „konfesjonalizacja” zob. przyp. 21 w eseju Karol V i religia – zmagania 
o czystość i jedność chrześcijaństwa.

Wczesnonowożytne procesy państwotwórcze



210

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Ujęcie procesu państwotwórczego jako monopolizacji wła-
dzy oraz przejęcia polityki zagranicznej przez państwo jako 
najważniejszej części polityki można odwrócić, formułując 
tezę, że tam, gdzie jeden z istotnych procesów monopolizacyj-
nych nie odbył się, bądź był niepełny, nie doszło do wykształ-
cenia się państwa, a w każdym razie proces ten nie dotarł do 
momentu, od którego można mówić o wczesnonowożytnym 
państwie. Postawioną na początku tezę można więc logicznie 
i historycznie odwrócić: „Bez monopolizacji polityki zagra-
nicznej przez państwo nie ma państwa!”

Ta zmiana perspektywy jest ważna szczególnie dla histo-
ryków późnego średniowiecza i wczesnej nowożytności. Mają 
oni bowiem stale do czynienia z politycznymi tworami, nad 
których państwowością – lub stanem temu bliskim – muszą 
się zastanawiać, o ile chcą uniknąć wykorzystywania błędnych 
merytorycznie metod i stosowania niewłaściwych, anachro-
nicznych pojęć. Ów swoisty papierek lakmusowy jest pomocny 
– zauważmy to na marginesie – również w poszukiwaniu 
prawdy w sporze, jaki wywiązał się niedawno wśród niemiec-
kich historyków na temat dawnej Rzeszy jako państwa około 
1650 r., po zakończeniu konsolidacji i częściowej modernizacji. 
Podane tu kryteria pozwalają jasno rozstrzygnąć sprawę: po 
1650 r. dawna Rzesza była częściowo zmodernizowanym – bo 
dostosowanym do procesów państwotwórczych, jakie zacho-
dziły przede wszystkim u zachodnich i północnych sąsiadów – 
wczesnonowożytnym systemem politycznym, jednakże nie była 
państwem4. Abstrahując bowiem od dalszych, wykraczających 
poza ramy niniejszego artykułu różnic strukturalnych w sto-
sunku do współczesnych jej konstruktów politycznych, które 
słusznie nazywa się wczesnonowożytnymi państwami, Rze-
sza nie dysponowała po 1648 r. nowożytnymi prerogatywami 
w sferze polityki zagranicznej. Ta strukturalna właściwość, 
której dzisiejsi historycy niemieccy – różniąc się w tym od 

4 G. Schmidt, Geschichte des Alten Reiches. Staat und Nation in der Frühen 
Neuzeit: 1495–1806, München 1999; H. Schilling, Das Alte Reich – ein teilmo-
dernisiertes System als Ergebnis der partiellen Anpassung an die frühmoderne 
Staatsbildung der europäischen Nachbarn und Territorien, w: Imperium Romanum 
– irregulare corpus – teutscher Reichs-Staat. Das Alte Reich im Verständnis der 
Zeit genossen und der Historiographie, red. M. Schnettger, Mainz 2002, s. 279–291.



211

gloryfikującej mocarstwowość historiografii XIX i wczesnego 
XX w. – bynajmniej nie uważają za słabość, lecz za historycz-
nie uwarunkowaną cechę typową dla niemieckich dziejów, jest 
tym bardziej miarodajna dla porównawczej historii ustrojowej, 
że to właśnie okres po 1648/1660 r. był okresem, kiedy wszę-
dzie w Europie polityka zagraniczna i mocarstwowa stawała 
się najistotniejszą funkcją państwa i wtajemniczeniem dostęp-
nym temu, kto posiadał w państwie władzę zwierzchnią. Jest 
to oczywiste w wypadku królestw i księstw absolutystycznych 
czy półabsolutystycznych, których wewnętrzna konsolidacja 
doznawała znaczącego przyspieszenia na skutek przejęcia 
przez monarchę kompetencji w zakresie polityki zagranicznej 
i mocarstwowej, jak również w konsekwencji jego konkretnych 
działań w europejskim systemie mocarstw5. 

Zależność tę widać jednak nie tylko w wypadku monarchii, 
ale także republik terytorialnych i miejskich. Tak na przy-
kład magistraty niemieckich miast Rzeszy od połowy XVII w. 
z coraz większą stanowczością obstawały przy tym, żeby poli-
tyka zagraniczna leżała wyłącznie w ich gestii i by – inaczej 
niż w kwestiach wewnętrznych – wyłączyć pozostałych obywa-
teli miasta z prawa współdecydowania w tym zakresie. Prawo 
kierowania polityką zagraniczną było zatem swego rodzaju 
rekompensatą za miejsko-republikański podział suwerenności 
w sprawach wewnętrznych. W federalnej i związkowej repu-
blice niderlandzkiej to właśnie polityka zagraniczna zaliczana 
była do arkanów i niezbywalnych atrybutów państwa, tzw. Eer 
en Hoogheit van de Staat6, dokładnie tak samo jak w absoluty-
stycznych państwach terytorialnych tego czasu. W odróżnieniu 
od Rzeszy Niemieckiej i jej państw terytorialnych, w Nider-
landach politykę zagraniczną prowadziły nie podporządko-
wane republice prowincje, lecz Stany Generalne w Hadze. 
Wprawdzie w Hadze nie było ministra spraw zagranicznych 
ani odnośnego ministerstwa, ale działała powołana przez Stany 
Generalne komisja zajmująca się kontaktami zagranicznymi, 
którą – co charakterystyczne – nazywano Secreet besogne, czyli 

5 Słusznie zwrócił na to uwagę Ernst Hinrichs w ramach ostatniej debaty 
o absolutyzmie w: Der Absolutismus – ein Mythos. Strukturwandel monarchischer 
Herrschaft, red. R. Asch, H. Duchhardt, Köln 1996.

6 J. v. Heringa, De Eer en Hoogheid van de Staat, Groningen 1961.

Wczesnonowożytne procesy państwotwórcze



212

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Tajną Komisją. Kluczową rolę odgrywał w niej wielki pensjo-
nariusz Holandii, szczególnie gdy funkcję tę pełnił Johann 
van Oldenbarnevelt (1586–1619), a później tzw. Statengriffier, 
czyli szef kancelarii Stanów Generalnych7. 

Fakt, że również w Republice Zjednoczonych Prowincji 
Niderlandzkich, gdzie można mówić o wysokim stopniu par-
tycypacji obywateli w szerokiej, już nowoczesnej sferze życia 
publicznego, kwestie polityki zagranicznej uważano za naj-
wyższe arkana państwa, wyraźnie ukazuje rolę, jaką w dzie-
jach relacji między państwem a systemem mocarstw odegrały 
tajemnica i utajnianie spraw związanych z polityką zagraniczną 
w obrębie zamkniętego kręgu dygnitarzy państwowych. Także 
i to było konsekwencją procesu formowania państwa, czy 
raczej wówczas jeszcze niepewnego i niewielkiego stopnia 
jego zaawansowania. Formowanie państwa bowiem, zarówno 
w sferze polityki wewnętrznej, jak i zewnętrznej, odbywało 
się w ostrej konkurencji między poszczególnymi państwami. 
Reguła ta dotyczyła nawet państw formalnie związanych ze 
sobą sojuszem. Mierzono je przecież wyłącznie miarą korzyści 
wynikających z nich dla danego państwa, stąd też były one 
z natury krótkotrwałe i podlegały zmianom.

3. Metodologiczne i pojęciowe aspekty badań 
nad wczesnonowożytnym systemem państw w warunkach 

nieukończonego procesu państwotwórczego

Kluczowa dla niniejszego eseju teza – „bez polityki zagra-
nicznej nie ma państwa” czy też „bez państwa nie ma polityki 
zagranicznej w sensie nowożytnym” – nie wyklucza istnienia 
przed i poza formą organizacji politycznej o nazwie „pań-
stwo” innych związków między strukturami politycznymi 
i nie zakłada, że historia polityki zagranicznej jest możliwa 
dopiero od XVI w. Wręcz przeciwnie, definicja ta, świado-
mie skonstruowana jako narzędzie analityczne, może, a nawet 
powinna aspirować do badania tego rodzaju związków także 
w okresie przedpaństwowym. Tym samym doszedłem do 

7 S.J. Fockema Andreae, De Nederlandse Staat onder de Republiek, Amster-
dam 1961, s. 111 n. 



213

 metodologicznych i pojęciowych implikacji tezy wyjściowej, 
ukazując także konsekwencje, jakie wynikają z niej dla kon-
kretnych badań i dla opisu polityki zagranicznej we wczesnym 
okresie rozwoju europejskiego systemu państw. Pozwolę sobie 
poczynić na ten temat kilka uwag, które zakończą część ogólną. 

Rozumienie monopolizacji polityki zagranicznej jako jed-
nego z kluczowych elementów wczesnonowożytnego procesu 
państwotwórczego może i powinno uczulić na to, że w okresie 
przedpaństwowym i w stuleciach decydujących dla formowa-
nia się państw europejskich – a zatem do czasu pierwszych 
dużych ogólnoeuropejskich sojuszy międzypaństwowych 
z połowy XVII w. – „polityka zagraniczna” i w ogóle rela-
cje między strukturami politycznymi rozgrywały się w innym 
kontekście, przybierały inne formy i inne grupy były ich 
nośnikiem niż w okresie, kiedy państwo stało się jedynym 
podmiotem uprawnionym do działania na tym polu. Spra-
wia to, że proces monopolizacji polityki zagranicznej trzeba 
uczynić kategorią porządkującą badania i opis tejże polityki8. 
Polityka zagraniczna, system europejskich mocarstw, a przy 
pewnych zastrzeżeniach nawet „system międzynarodowy”, 
mogą być uprawnionymi tematami badań nad średniowieczem 
i początkami epoki wczesnej nowożytności – o ile przyjmie 
się metodologiczne i analityczne założenie, że na tym etapie 
polityka zagraniczna i działanie ponad granicami istniejących 
struktur politycznych nie było jeszcze, a w każdym razie nie 
wyłącznie, sprawą państwa czy zgoła najwyższej jego wła-
dzy zwierzchniej. Ponadto należy uwzględnić perspektywę 
heurystyczną, pokazującą, że przemiany formalne i funkcjo-
nalne, które w ciągu XVI i XVII w. doprowadziły do stanu 
„nowożytnego” , czyli do przejęcia wszelkich uprawnień przez 
państwo, składały się na długofalowy, kompleksowy proces, 
w którym czynniki wewnątrz- i międzypaństwowe wzajemnie 
na siebie oddziaływały. Wnioski wypracowane w pilotażowych 
badaniach na temat późnośredniowiecznej Rzeszy, miano-
wicie metodologiczne i heurystyczne założenie, że „polityka 

8 Heinz Duchhardt ujął to bardzo efektownie w podręczniku historii sto-
sunków międzynarodowych: Balance of Power und Pentarchie. Internationale 
Beziehungen 1700–1785, Paderborn 1997. 

Wczesnonowożytne procesy państwotwórcze



214

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

zagraniczna w późnym średniowieczu [...] była polityką prowa-
dzoną w ramach, jakie tworzyła formująca się państwowość”, 
są uprawnione także w odniesieniu do pierwszego stulecia 
nowożytności9. 

W kontekście historii stosunków międzynarodowych nie 
sposób przesadzić z podkreślaniem tego, że również stulecia 
XVI i XVII należą do world we have lost Starej Europy10. 
W odróżnieniu bowiem od historii ustroju, społeczeństwa czy 
kultury, badania nad dziejami polityki zagranicznej nadal są 
w dużym stopniu opanowane przez pojęcia i obrazy, które 
wykształciły się dla opisu struktur i funkcjonowania uformo-
wanego już systemu państw dziewiętnastowiecznych. Wynika 
to rzecz jasna ze zlekceważenia polityki, w szczególności zagra-
nicznej, przez całe pokolenie historyków i to akurat w momen-
cie, kiedy chodziło o nowe zdefiniowanie kategorii, metod 
i teorii naszej dyscypliny, a zwłaszcza każdej z jej dyscyplin 
cząstkowych. Dla historii stosunków międzynarodowych nie 
uczyniono tego w zasadzie w ogóle. International politics stała 
się domeną politologów, którzy nie chcą zagłębiać się w skom-
plikowany historyczny kontekst i używają wczesnonowożytnego 
systemu europejskich mocarstw jako swego rodzaju rezerwu-
aru, dostarczającego dobieranego z dużą dowolnością mate-
riału historycznego dla rozważań systemowo-teoretycznych 
na temat struktury i funkcji international politics jako takiej.

Wczesnonowożytna „geneza państw […] była skompliko-
wanym procesem kształtowania się jednostek politycznych 
[…], które jeszcze około 1600 r. trudno byłoby określić mia-
nem monolitycznych bloków, wbrew temu co implikuje uży-
wane obecnie pojęcie państwa. Dla stosunków tych mocarstw 
z zagranicą oznacza to, że państwa nie były jeszcze kulami 
na stole bilardowym międzynarodowego systemu, tak jak to 
opisuje model szkoły międzynarodowej Realpolitik”11. Około 

9 S. Wefers, Versuch über die „Außenpolitik” des spätmittelalterlichen Reiches, 
„Zeitschrift für Historische Forschung” 22, 1995, s. 291–316.

10 P. Laslett, The world we have lost, London 1965.
11 M. Rüde, „Make this Rhyne and Thame an ocean” – England und Kurp-

falz im werdenden Mächteeuropa (1608–1632). Strukturen – Prozesse – kulturelle 
Ausdrucksformen, rozprawa doktorska, Humboldt-Universität Berlin 2004 (opu-
blikowana w 2006), s. 22.



215

1600 r. na międzynarodowym „stole bilardowym” leżały 
„kule” uformowane w połowie, w trzech czwartych czy nawet 
prawie gotowe, tuż obok amorficznych tworów, które nale-
żałoby porównać raczej do meduz. Teraz wyobraźmy sobie 
grę w bilard przy użyciu takich niedoskonałych „kul”, a cały 
absurd porównania hegemonialnej rywalizacji wczesnonowo-
żytnych mocarstw do gry w bilard stanie się wyraźnie widoczny. 
Dopiero w odniesieniu do XVIII w., kiedy stosunki międzyna-
rodowe stały się domeną w pełni wykształconych podmiotów 
państwowych, opisywanie ich współdziałania i antagonizmów 
w kategoriach gry w bilard nabiera sensu. Wszak nie przypad-
kowo porównanie to pojawiło się dopiero w tamtej epoce.

W odróżnieniu od mediewistów, historycy nowożytności 
muszą brać pod uwagę rosnący w przyspieszonym tempie 
potencjał, a przede wszystkim coraz wyraźniej widoczne dąże-
nie państwa do przejęcia władzy zwierzchniej oraz monopo-
lizacji polityki zagranicznej. Muszą więc liczyć się z podmio-
tami, funkcjami i instrumentami, zarówno niepaństwowymi, 
jak i przedpaństwowymi, a także z takimi, które faktycznie 
w mniejszym lub większym stopniu nosiły znamiona państwa.

II. Wybrane przykłady

Konsekwencje naszkicowanego powyżej podejścia badaw-
czego zostaną przeanalizowane na dwu wybranych przykła-
dach. Ukazują one z jednej strony charakterystyczną dla Starej 
Europy mozaikę tworów przedpaństwowych i państwowych, 
z drugiej zaś – związek między wewnętrznym i zewnętrznym 
procesem formowania państwa. Jeden z przykładów pochodzi 
z okresu około 1600 r., a drugi z epoki rozkwitu dworów monar-
szych i zawieranych przez nich sojuszy równo sto lat później.

1. Konfesjonalizacja i kształtowanie dwubiegunowego 
systemu mocarstw europejskich

Pod koniec XVI w. w Europie nałożyły się na siebie dwa 
istotne procesy. Z jednej strony konfesjonalizacja, z drugiej – 
ofensywa polityki zagranicznej i mocarstwowej, opierająca się 

Wczesnonowożytne procesy państwotwórcze



216

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

na monopolizacji tejże polityki we wczesnej epoce nowożytnej 
przez państwo. W efekcie powstał uwarunkowany struktural-
nie międzynarodowy układ, uniemożliwiający przez ponad pół 
wieku zaprzestanie wojen wyznaniowych. W Europie chrześci-
jaństwa łacińskiego prowadzono wówczas politykę zaklasyfi-
kowaną później jako fundamentalistyczna, co w szczególności 
dotyczy polityki zagranicznej.

Zjawisko nakładania się wspomnianych wyżej procesów 
jest pod względem metodologiczno-teoretycznym niezwykle 
istotne dla historii stosunków międzynarodowych. Pokazuje 
bowiem po pierwsze, że jej kategorie i najważniejsze czyn-
niki podlegają zmianom w przebiegu dziejów, co sprawia, że 
badania w rodzaju wychwalanej syntezy Paula Kennedy’ego 
Mocarstwa świata: narodziny, rozkwit, upadek12, gdzie sięga się 
po uniwersalne, historycznie niezmienne, kluczowe czynniki, 
takie jak ekonomia, muszą dla dawniejszych epok pozostać 
mało wyraziste i zbyt ogólnikowe. Po drugie, zazębianie się 
konfesjonalizacji i polityki mocarstwowej około 1600 r. jest 
szczególnie wymownym przykładem wzajemnego wzmacnia-
nia się wewnętrznych i zewnętrznych procesów formowania 
państwa i systemu mocarstw. Konfesjonalizacja była u swego 
zarania wewnątrzpaństwowym procesem monopolizacyjnym, 
który umożliwiał dzierżącemu władzę państwową przeję-
cie pełnej kontroli nad zarządzaniem Kościołem krajowym 
i nad dostępem do zbawienia na „drodze do transcenden-
cji”, łącznie z monopolem na sferę sacrum13. Następnie kwe-

12 P.M. Kennedy, Aufstieg und Fall der Großmächte. Ökonomischer Wandel 
und militärischer Konflikt 1500 bis 2000, Frankfurt am Main 1994 (wyd. oryg.: 
The rise and fall of the great powers. Economic change and military conflict from 
1500 to 2000, New York 1987); tłum. pol.: Mocarstwa świata: narodziny, rozkwit, 
upadek. Przemiany gospodarcze i konflikty zbrojne w latach 1500–2000, tłum. 
M. Kluźniak, Warszawa 1995. 

13 Szerzej na ten temat H. Schilling, Die Konfessionalisierung und die Entste-
hung eines internationalen Systems in Europa, w: Reformation und Recht, Fest-
schrift für Gottfried Seebaß, red. I. Dingel, V. Leppin, C. Strohm, Gütersloh, 2002, 
s. 127–144; tenże, La confessionalisation et le système international, w: L’Europe 
des traités de Westphalie. Esprit de la diplomatie et diplomatie de l’esprit, red. 
L. Bély, Paris 2000, s. 411–428; tenże, Formung und Gestalt des Internationalen 
Systems in der werdenden Neuzeit – Phasen und bewegende Kräfte, w: Konti-
nuität und Wandel in der Staatenordnung der Neuzeit. Beiträge zur  Geschichte des 
internationalen Systems, red. P. Krüger, Marburg 1991, s. 19–45; tenże, Konfes-
sionalisierung und Formierung eines internationalen Systems während der frühen 



217

stie wyznaniowe zyskały znaczenie w polityce zagranicznej 
i mocarstwowej, a zdobyty z reguły już wcześniej monopol 
w sferze kościelnej ugruntował także wyłączność państwa na 
prowadzenie polityki zagranicznej i umocnił jego pozycję na 
arenie międzynarodowej.

Zależności te są bardzo skomplikowane i można je tutaj 
przedstawić jedynie na wybranym przykładzie. Jako taki 
posłużą kościelne instytucje i duchowieństwo jako czynnik 
i nośnik komunikacji w systemie międzynarodowym. Ponieważ 
wczesnonowożytne państwo przed 1650 r. nie zmonopolizo-
wało jeszcze polityki zagranicznej, a jego aparat dyploma-
tyczny nie wykształcił się w dostatecznym stopniu, również 
niepaństwowym podmiotom i kanałom komunikacyjnym 
przypadały do spełnienia ważne zadania w polityce zagranicz-
nej, takie jak udostępnianie i przekazywanie informacji oraz 
nawiązywanie kontaktów. Dotyczy to kupców, przedstawicieli 
stanów, pojedynczych miast, a także ludzi Kościoła oraz insty-
tucji kościelnych. Odnosi się to zresztą nie tylko do Europy, 
ale i do kontaktów europejskich państw z ludami i krajami 
zamorskimi, gdzie misjonarze często pełnili rolę pierwszych 
„ambasadorów”. Ten ostatni aspekt omawianego zagadnienia 
pozostanie jednak w dalszej części artykułu nieuwzględniony. 
W wypadku katolickich Kościołów wyznaniowych oczywiste 
jest znaczenie nuncjuszy w polityce zagranicznej. Docho-
dzi do tego jeszcze rozległa sieć zakonów i kongregacji, na 

Neuzeit, w: Die Reformation in Deutschland und Europa. Interpretationen und 
Debatten, red. H. Guggisberg, G. Krodel, Gütersloh 1993, s. 597–613; tenże, 
Die konfessionellen Glaubenskriege und die Formierung des frühmodernen Eu-
ropa, w: Glaubenskriege in Vergangenheit und Gegenwart, red. P. Herrmann, 
Göttingen 1996, s. 123–137; tłum. pol.: Konfesyjne wojny za wiarę a formowanie 
się wczesnonowożytnej Europy, w: tenże, Konfesjonalizacja. Kościół i państwo 
w Europie doby przednowoczesnej, tłum. J. Kałążny, posłowie H. Orłowski, 
Poznań 2010 (Poznańska Biblioteka Niemiecka, 32), s. 557–571; H. Gräf, Kon-
fessionionalisierung und internationales System. Die Außenpolitik Hessen-Kassels 
im konfessionellen Zeitalter, Darmstadt–Marburg, 1993; tenże, Bündnissysteme 
der Neuzeit. Strukturelle Bedingungen der Außenpolitik bis zur europäischen Pen-
tarchie, „Historicum” 97, 1996, s. 22–26; U. Sibeth, Gesandter einer aufständi-
schen Macht. Die ersten Jahre der Mission von Dr. Pieter Cornelisz Brederode im 
Reich (1602–1609), „Zeitschrift für Historische Forschungen” 30, 2003, s. 19–52; 
H. Scherneck, Außenpolitik, Konfession und nationale Identitätsbildung in der 
Pamphletistik des elisabethanischen England, w: Nationales Bewußtsein und kol-
lektive Identität, red. H. Berding, Frankfurt, 1994, s. 282–300. 

Wczesnonowożytne procesy państwotwórcze



218

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

przykład jezuitów, którzy byli szczególnie aktywni w polityce 
zagranicznej, a jednak z reguły nie uwzględnia się ich w histo-
riografii stosunków międzynarodowych. Przede wszystkim 
jednak chodzi o dyplomatyczną i polityczną aktywność tych 
instytucji kościelnych, najczęściej błędnie uważaną za quasi-
-państwową strukturę papiestwa, a inicjatywa w tym zakresie 
przypisywana jest Państwu Kościelnemu postrzeganemu jako 
europejskie mocarstwo. Wreszcie przy analizie roli książęcych 
spowiedników w polityce zagranicznej staje się jasne, do jak 
dużych uproszczeń prowadzi taka perspektywa. Przynajmniej 
na dworach Habsburgów spowiednicy byli wszystkim, tylko nie 
agentami Państwa Kościelnego.

Jak przekonująco pokazują najnowsze badania warszaw-
skiego historyka Hieronima Grali, kościelna sieć agentów 
w najważniejszych ośrodkach w Polsce, Wiedniu, Monachium 
i Rzymie odegrała wiodącą rolę szczególnie we wczesnych 
kontaktach dyplomatycznych między Moskwą a katolic-
kimi mocarstwami Europy Wschodniej, a także z Bawarią14. 
Porównywalną z Kościołem katolickim siecią komunika-
cyjną dysponowali po stronie protestanckiej kalwini. Jej 
nośnikami byli duchowni, często działający jako wędrowni 
kaznodzieje, a także starsi, diakoni, prezbiterzy, synody czy 
wręcz całe struktury kościelne. Najlepszym przykładem jest 
sieć kalwińskich gmin niderlandzkich i francuskich egzulan-
tów, szczególnie aktywnych w epoce konfesjonalizacji. Jak 
mocno zespoliły się w tym środowisku kościelne i państwowe 
modele działalności na polu „międzynarodowym”, pokazuje 
epizod z dziejów niderlandzkiego i zachodnioniemieckiego 
kalwinizmu. Pod koniec lat 60. XVI w. Philipp von Marnix 
snuł projekty utrzymywania regularnej korespondencji mię-
dzy poszczególnymi niderlandzkimi Kościołami na wychodź-
stwie, jak również wymiany listowej między owymi Kościołami 
a Wilhelmem Orańskim, politycznym przywódcą w walce prze-
ciwko Hiszpanii. Chodziło o wymianę informacji i o relacje na 
temat „wat daer sekerlijcx omgaet”, czyli politycznie istotnych 
spraw z danego regionu, o których wiedzę miały wspólnoty 

14 H. Grala, Zu Werk und Person Albert Schlichtings, w: Bayern und Osteuro-
pa, red. H. Beyer-Thoma, Wiesbaden 2000, s. 132–159, tu s. 142 n.



219

 kalwińskie. W obliczu politycznej ofensywy państw katolic-
kich pod koniec XVI w. niderlandzki poseł Brederode i jego 
partnerzy z dworów hrabiowskich w Wetterau podchwycili 
ową myśl i utworzyli „sieć korespondencyjną”, która intereso-
wała się zarówno sprawami polityki, jak i religii, by umożliwić 
wspólne, skoordynowane działania na scenie wewnątrzpań-
stwowej oraz międzynarodowej15.

W ostatnich latach XVI w. to przede wszystkim czynniki 
kościelne oraz instytucje Kościołów konfesyjnych przyczy-
niały się do intensyfikacji procesów formacyjnych w polityce 
wewnętrznej i zagranicznej oraz do defensywnej lub ofensywnej 
polityki w celu zachowania własnej pozycji w Europie. Doty-
czy to zarówno katolickiej, jak i protestanckiej, pre- i proto -
państwowej sieci powiązań kościelnych. Z kolei po stronie 
protestanckiej szczególnie aktywna była diaspora uchodźców 
religijnych – niderlandzkich, francuskich i włoskich kalwinów, 
ale także niemieckich ewangelików reformowanych czy gne-
zjoluteranów – która ogarnęła cały kontynent, poczynając od 
Anglii, poprzez Niderlandy i Niemcy do Skandynawii i kra-
jów Europy Środkowo-Wschodniej. Stanowczość kalwińskich 
uchodźców znacznie przyczyniła się pod koniec XVI w. do 
zarysowującej się w systemie międzynarodowym konfronta-
cji politycznej i militarnej, podobnie zresztą zradykalizował 
nastroje żarliwy zapał religijny młodych zakonów kontrre-
formacyjnych i ich świeckich korporacji, takich jak choćby 
stworzona przez jezuitów Congregatio Mariana. Kalwińska 
diaspora od Anglii poprzez północne Niemcy aż po Skandyna-
wię zawsze należała do najradykalniejszych zwolenników akcji 
militarnych przeciwko Hiszpanii, podejmowanych w Europie 
i na terenach zamorskich. Od lat 20. XVII w. w ten sam ton 
uderzyli czescy i palatynaccy egzulanci, a dwór „króla zimo-
wego” Fryderyka V na wychodźstwie w Hadze stał się punk-

15 U. Sibeth, Gesandter einer aufständischen Macht...; R. Glawischnig, Nie-
derlande, Calvinismus und Reichsgrafenstand, Heidelberg 1969; G. Menk, „Qui 
trop embrasse, peu estreind”. Politik und Persönlichkeit Graf Johanns VI. von 
Nassau-Dillenburg 1580–1606, „Jahrbuch für westdeutsche Landesgeschichte” 7, 
1981, s. 119–157; tenże, Landgraf Wilhelm IV. von Hessen-Kassel, Franz Hotmann 
und die hessisch-französischen Beziehungen vor und nach der Bartholomäusnacht, 
„Zeitschrift für hessische Geschichte und Landeskunde” 88, 1980, s. 55–82; 
G. Schmidt, Der Wetterauer Grafenverein, Marburg 1989.

Wczesnonowożytne procesy państwotwórcze



220

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

tem zbornym dla międzynarodowego „sztabu generalnego” 
europejskiego kalwinizmu.

2. Świat polityki dworskiej i sojuszy – podniesienie rangi 
i tytulatura jako element polityki zagranicznej 

i mocarstwowej w Starej Europie

Analogicznie do epoki konfesjonalizacji również w czasach 
rozkwitu absolutystycznych dworów i zawieranych przez nie 
sojuszy zdołano wypracować własne reguły polityki zagranicz-
nej i mocarstwowej, które nie poddają się schematycznemu 
zastosowaniu quasi-uniwersalistycznych kategorii wyjaśniają-
cych, jak „ekonomia” czy „racjonalny interes państwa”. Ogól-
nie rzecz biorąc, należy zgodzić się z Ernstem Hinrichem, 
który jeszcze niedawno podkreślał decydujące znaczenie 
polityki zagranicznej dla funkcjonowania państw terytorial-
nych w tamtej epoce16. W rzeczy samej to absolutyzm dopeł-
nił monopolizacji polityki zagranicznej w ręku monarszym 
– czyli nośnika najwyższej władzy państwowej – czyniąc wręcz 
z prerogatywy uprawiania polityki na arenie międzynarodowej 
symbol wewnętrznej suwerenności.

W niniejszym artykule chodzi jednak o coś innego, a mia-
nowicie o specyficznie ceremonialny i rytualny charakter 
polityki około 1700 r. na przykładzie koronacji elektora 
brandenburskiego Fryderyka III na króla Prus – jako Fry-
deryka I – 18 stycznia 1701 r.17 W niemieckiej historiografii 
tłumaczy się to wydarzenie „nieuleczalnym kompleksem niż-
szości” samego Fryderyka i dynastii Hohenzollernów. Jest 
to mało przekonujące, jeśli uwzględnić kontekst europejski 
– szczególnie w perspektywie postawionego wyżej pytania 
o wzajemne oddziaływanie wewnątrz- i zewnątrzpaństwowych 
procesów politycznych oraz o właściwy dla danego okresu 

16 Zob. G. Schmidt, Geschichte des Alten Reiches...; H. Schilling, Das Alte 
Reich..., s. 279–291.

17 Zob. H. Schilling, Europa um 1700. Eine Welt der Höfe und Allianzen und 
eine Hierarchie der Dynastien, w: Preußen 1701. Eine europäische Geschichte, 
tom esejów do wystawy Preußen 1701, wyd. Deutsches Historisches Museum 
und Stiftung Preußische Schlösser und Gärten Berlin-Brandenburg, Berlin 2001, 
s. 12–30.



221

kształt polityki zagranicznej. W kontekście bowiem skompli-
kowanej hierarchii państw i dynastii, która ukształtowała się 
w Europie pod koniec XVII w., po wewnętrznej i zewnętrznej 
konsolidacji państw wczesnonowożytnych, ambicje branden-
burskiego elektora i zarazem głowy terytorialnego państwa 
Rzeszy jawiły się jako w najwyższym stopniu praktyczne i wła-
ściwe. W barokowym świecie dworów i sojuszy ranga głowy 
państwa była niemalże tak samo ważna jak siła uderzeniowa 
jego armii. W pierwszym rzędzie doświadczyła tego czcigodna, 
a przede wszystkim bogata Republika Zjednoczonych Pro-
wincji Niderlandzkich. Nie dość, że na arenie dyplomatycznej 
musiała ustępować domom monarszym, których większość 
nie mogła się z nią równać pod względem ekonomicznym, 
a część również w zakresie posiadanej władzy i wpływów, to 
jeszcze przyszło jej znosić kpiny z powodu niezwykłej skrom-
ności i oszczędności niektórych swych mieszczan, pełniących 
funkcje dyplomatów. Na przykład wtedy, gdy arystokratyczny 
przedstawiciel jednego z monarszych mocarstw w drodze na 
spotkanie międzynarodowe zobaczył niderlandzkich partne-
rów pertraktacji, gdy opuszczali swój statek, żeby oszczędnie 
zjeść niewyszukany posiłek na brzegu. Tego rodzaju miesz-
czańska skrzętność mogła być w oczach nawykłego do luk-
susowej reprezentacyjności i wystawnych uczt szlacheckiego 
dyplomaty jedynie hańbiąca dla republiki reprezentowanej 
przez takich przedstawicieli. 

Innym republikom było łatwiej. Przede wszystkim Wene-
cja mogła dotrzymywać kroku w barokowych ceremoniach 
i dworskiej etykiecie, ponieważ podtrzymywała roszczenia do 
podbitego przez Turków Cypru, a co za tym idzie – do kró-
lewskiej korony i tytulatury. Jednakże właściwa gra toczyła się 
między monarchami i dynastiami. Były to rozgrywki o długich 
tradycjach. Wystarczy chociaż wspomnieć o przeforsowaniu 
w 1358/1359 r. przez Habsburgów godności arcyksiążęcej jako 
odtąd najwyższego rangą tytułu arystokratycznego w Rzeszy, 
co było swoistą rekompensatą za to, że władcy Austrii nie 
figurowali w Złotej Bulli jako elektorzy. Albo wyniesienie 
Kosmy I Medyceusza do godności wielkiego księcia Toskanii 
przez papieża Piusa V w 1569 r. czy też i sabaudzką dekla-
rację królewską z 1632 r., dzięki której Wiktor Amadeusz I 

Wczesnonowożytne procesy państwotwórcze



222

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

w oparciu o stare koligacje rodzinne z wygasłą w 1489 r. 
cypryjską dynastią Lusignan próbował nadać swemu książę-
cemu rodowi królewski status.

W dziesięcioleciach przed i po 1700 r. tego rodzaju kwestie 
rangi i reputacji, charakterystyczne dla dawnej Europy, zyskały 
nową jakość. Zintensyfikowała się – charakteryzująca się siecią 
wzajemnych powiązań – międzynarodowa kultura arystokra-
tyczno-dworska, która wytworzyła polityczną estetykę her-
bów, stanowisk i tytulatury – Ekscelencja, Najjaśniejszy, Wasza 
Wysokość etc., jak również procesji, ceremonii, portretów, 
budowli, a nawet monet czy w ogóle wszelkiego rodzaju przed-
stawień artystycznych. Każdy człowiek wykształcony, polityk, 
prawnik czy dyplomata potrafił z nich precyzyjnie „odczytać” 
pozycję i rangę władcy, którą w ten sposób „upubliczniano”. 
Był to bez wątpienia wyraz dworskości kultury nazywanej 
barokową, w której tak ważna była reprezentacja, oprawa 
wizualna, ranga. Jeszcze większe znaczenie miały strukturalne 
przemiany zachodzące w procesie formowania państwa i spo-
łeczeństwa we wczesnej epoce nowożytnej. Zmierzały one do 
skupienia życia społecznego i polityki, ale także religii i kultury 
wokół podmiotów posiadających najwyższą władzę państwową 
– z reguły monarchy i dynastii. Podobnie rzecz się miała 
w polityce zagranicznej i hegemonialnej. Trwałe rozwiązania 
polityczne, przede wszystkim w kwestiach militarnych i w rywa-
lizacji o władzę, udawało się osiągnąć tylko wtedy, kiedy każdy 
władca i każde państwo mogły mieć pewność, że otrzymają 
należne miejsce w ceremoniale państwowym i dyplomacji.

Pierwszy wielki kongres pokojowy w Münster i Osnabrück 
pokazał natychmiast, że błędy w ceremoniale i w prezentacji 
rang i tytułów mogą doprowadzić do fiaska rozmów. A ponie-
waż już wkrótce tego rodzaju spotkania dyplomatów stały się 
regułą, znaczenie kwestii protokolarnych rosło coraz bardziej. 
Wykształciła się europejska opinia publiczna, która precyzyj-
nie wyznaczała pozycję każdego państwa, władcy i dynastii 
oraz natychmiast rejestrowała wszelkie zmiany – zarówno 
awans, jak i degradację.

To, co wytworzyło się najpierw w piętnastowiecznych Wło-
szech, około 1700 r. było już od dawna zjawiskiem ogólno-
europejskim, a mianowicie „the intensely interactive nature of 



223

(a) notably fluid [...] political system and the hypersensitivity 
to any alteration”, jak również „European dynastic respon-
siveness [...] to any hierarchical shift amongst its constituent 
members”18. Zarazem powstająca równolegle doktryna równo-
wagi sił czyniła rangę i reputację wskaźnikami mocarstwowej 
pozycji w europejskiej wspólnocie państw. Stanowiły one część 
dyplomatycznej gry sojuszy i kontrsojuszy, które zawierano, 
żeby zwiększyć wagę poszczególnego państwa czy też dynastii 
i by w zależności od własnych interesów utrwalić lub zmienić 
równowagę sił w Europie.

Do tego swoistego „wyścigu” czuł się zobligowany każdy, 
kto nie stał na samym szczycie, czyli nie należał do dynastii 
mającej za sobą długą tradycję, jak Burbonowie, Stuartowie 
czy Habsburgowie. W samej Rzeszy nobilitacje można liczyć 
na tuziny, poczynając od hrabiów Rzeszy, którzy za wszelką 
cenę chcieli zostać książętami. Na arenie europejskiej dynastia 
orańska w ostatniej ćwierci XVII w. rozpoczęła skuteczny 
„pościg”, dając jednocześnie sygnał do wspomnianej powy-
żej koalicji między Anglią a Holandią. Orańczycy byli bez 
wątpienia dynastią o nienagannym arystokratycznym rodo-
wodzie, która na dodatek dzięki małżeństwu Wilhelma II 
Orańskiego z angielską księżniczką Marią Stuart zdołała już 
raz okryć się purpurą. Niemniej jako namiestnicy Republiki 
Zjednoczonych Prowincji Niderlandzkich mieli rangę niższą 
niż rody królewskie. Ponadto przeżyli dotkliwy upadek, kiedy 
po zawarciu pokoju z Hiszpanią w Münster stronnictwo repu-
blikańskie pod przywództwem Jana de Witt po prostu zlikwi-
dowało urząd namiestnika. Urodzony w 1650 r. Wilhelm III 
Orański, syn księżniczki Marii Stuart, spędził na zamarłym, 
pozbawionym wszelkiego znaczenia dworze dzieciństwo 
naznaczone niezaspokojoną ambicją i daremną tęsknotą do 
chwały. W 1672 r. wykorzystał kryzys polityczny wywołany 
wkroczeniem Ludwika XIV do Niderlandów do tego, by znowu 
wynieść siebie i swoją dynastię do godności namiestnikow-
skiej. W 1688 r. z determinacją sięgnął po angielską koronę.

18 R. Oresko, The House of Savoy in search for a Royal Crown in the 17th 
century, w: Royal and republican sovereignty in early modern Europe. Essays in 
memory of Ragnhild Hatton, red. R. Oresko, G.C. Gibbs, H.M. Scott, Cambridge 
1997, s. 272–350, tu s. 302, 348.

Wczesnonowożytne procesy państwotwórcze



224

Jedność i różnorodność Europy we wczesnej epoce nowożytnej

Dla hierarchii książąt i dynastii królewskich tytuł Orań-
czyka oznaczał przesunięcia i był wyzwaniem, które odnoto-
wano bardzo skrupulatnie, przede wszystkim na berlińskim 
dworze elektorskim Hohenzollernów, od dawna skoligaconych 
z Orańczykami. Niezależnie od tego, jak spektakularna była 
koronacja w Królewcu w 1701 r., na pewno nie była ekstrawa-
gancją czy patologią, ale jednym z wielu awansów i przesunięć 
w dynastycznych zmaganiach XVII i XVIII w. Była to także 
odpowiedź na uprzednie zmiany w środowisku niemieckiej 
i europejskiej arystokracji, prowokująca z kolei reakcję systemu 
konkurujących ze sobą państw i dynastii. Koronacja Hohen-
zollerna w 1701 r. na króla Prus stanowiła bowiem najważ-
niejszy bodziec dla Wiktora Emanuela II sabaudzkiego, który 
ze względu na pokrewieństwo z saskimi Wettinami był bardzo 
dobrze poinformowany o sprawach niemieckich i postanowił 
w końcu zapewnić swojemu rodowi tak długo wytęsknioną 
koronę królewską za pomocą metod uznanych na arenie mię-
dzynarodowej. Pruski krok w europejskim „wyścigu” znalazł 
więc kontynuację po południowej stronie Alp, a koronacja 
Sabaudczyka w Palermo w 1713 r. była odpowiedzią na to, co 
wydarzyło się dwanaście lat wcześniej w odległym Królewcu. 
Stanowiła zatem „kolejny przykład na to, jak czułe były reak-
cje europejskiej sieci dynastycznej na każdą zmianę w hierar-
chii jej najważniejszych członków”. Z punktu widzenia polityki 
mocarstwowej korona Hohenzollernów przesunęła „młodą” 
monarchię w pobliże „starej” – cesarstwa Habsburgów. 
Tylko w ten sposób bowiem mogła zyskać stabilność i trwa-
łość. Koniec końców zgoda cesarza wymagała jeszcze sankcji 
poprzez uznanie prawem międzynarodowym, które uzyskano 
w 1713 r. w pokoju utrechckim, co także było wynikiem kal-
kulacji i sojuszy, a nie genialnego posunięcia władcy Prus.

III. Uwagi końcowe

Te przykładowe rozważania na temat wczesnonowożytnej 
historii państwa i międzynarodowego systemu mocarstwowego 
każą nam na zakończenie powrócić do początkowych reflek-
sji. Jeśli dzisiaj politolog Ekkehart Krippendorf pod hasłem 



225

„współdziałania zamiast polityki zagranicznej” czy też „oddol-
nej polityki zagranicznej” ogłasza koniec tejże, za uprawnioną 
uznając jedynie „politykę wewnętrzną” i nie biorąc przy tym 
pod uwagę państw i granic między nimi, to jest to niejako 
ostatecznym potwierdzeniem przedstawionej tu zależności 
między formowaniem się państwa i systemu mocarstwowego. 
Jeśli bowiem nie chce się tego sprowadzić jedynie do „oglądu 
rzeczy nieskażonego historyczną przenikliwością czy też rozu-
mieniem historii”, to tego rodzaju osąd zyskuje historyczny 
i logiczny sens dopiero w kontekście owej zasadniczej prze-
miany, która w ostatnich dziesięcioleciach pozwoliła Euro-
pie na zerwanie ze światem klasycznych państw, jakie zaczęły 
powstawać wraz z rozpoczynającą się nowożytnością.

Jakość i tożsamość „państwa” uległy na skutek tych proce-
sów gruntownym przeobrażeniom i będą zmieniać się nadal 
w następnych dziesięcioleciach. Przede wszystkim jednak pod-
stawą relacji między państwami nie jest już uwarunkowana 
strukturalnie czy genetycznie konkurencja, lecz współpraca. 
Optymiści przypiszą to rozwijającemu się rozsądkowi ludzko-
ści. Obeznani z historią realiści będą zarówno za wojowniczą 
konkurencją, jak i za dzisiejszą gotowością do współpracy szu-
kali raczej historycznych konieczności, a mianowicie dążenia 
do suwerenności w okresie powstawania europejskich państw 
we wczesnej epoce nowożytnej oraz przymusu uprawiania 
pokojowej polityki w obliczu groźby zagłady atomowej, a także 
postępującej błyskawicznie globalizacji gospodarki. W każdym 
razie polityka zagraniczna i system międzynarodowy na każ-
dym z tych dwu poziomów mogły i mogą przybrać konkretną 
postać jedynie w ścisłej korelacji ze strukturami i sposobem 
funkcjonowania państwa, a mianowicie zrazu w interakcji 
z jego formami wykształconymi w epoce wczesnej nowożyt-
ności, a dzisiaj w powiązaniu z jego poklasycznym czy pono-
woczesnym kształtem.

Wczesnonowożytne procesy państwotwórcze


	Spis treści
	Karol V i religia – zmaganiao czystość i jedność chrześcijaństwa
	I. Wormacja i Mühlberg – dwie sceny z dziejów powszechnych
	II. Zagadnienie osobistej religijności cesarza
	III. Polityka kościelna w krajach dziedzicznych Habsburgów
	IV. Polityka religijna i kościelna poza granicami bezpośredniego władztwa Habsburgów – w Rzeszy, wobec papiestwa i w walce z Turkami
	V. Niepowodzenie uniwersalistycznej polityki kościelnej i powrót do rozwiązań partykularnych

	Erazm i tendencje politycznejego epoki
	I
	II

	Konfesjonalizacja chrześcijaństwałacińskiego i kształtowanie się wczesnonowożytnej Europy – modernizacja poprzez zróżnicowanie, integrację i separację
	I. Analiza wyjściowa: historiografiai historia nauki
	II. Konfesjonalizacja jako modernizacjapoprzez zróżnicowanie, integrację i separację – zarys roli chrześcijaństwa w historii kształtowania się nowożytnej Europy
	1. Socjoreligijny profil Europy – dialektyczny charaktereuropejskiej laicyzacji
	2. Konfesjonalizacja i powstanienowożytnej Europy
	3. Udział religii i konfesjonalizacji w formowaniu indywidualnych i społeczno-psychologicznych struktur i predyspozycji

	III. Wnioski

	Acceptation de la diversité w Europiewczesnonowożytnej i w ramachUnii Europejskiej
	Niemieckie pokoje religijne z 1555 i 1648 r.w europejskiej perspektywie porównawczej
	Jak wyglądała sytuacja w Niemczechokoło roku 1600?
	Augsburski pokój religijny
	Kryzys pokoju religijnego w cieniukonfesjonalizacji
	Acceptation de la diversité w Unii Europejskiej
	Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie Środkowej i Wschodniej w XIV–XVII w. – ich początki, drogi i pierwsze wyniki badań
	I. Religia i Kościół jako przedmiot badań historycznych nad późnym średniowieczemi wczesną nowożytnością – historiografia, teoria, metodologia
	1. Socjoreligijny profil Europy: dialektyczny charakter europejskiego procesu laicyzacji
	2. Relatywizacja reformacji jako cezury epok
	3. Konfesjonalizacja i paradygmat konfesjonalizacji w badaniach nad historią społeczeństwa i kultury epoki wczesnej nowożytności

	II. Wymiana międzywyznaniowaa bariery konfesyjne
	1. Zasadnicze przeobrażenia podstaw regionalnego zróżnicowania Europy w epoce podziałów wyznaniowych
	2. Przykład – Jan Łaski i dialektyka religijno-kulturalnej wymiany i podziałów wyznaniowych



	Dyscyplinowanieczy „samoregulacja poddanych”? W obronie podwójnej perspektywymakro- i mikrohistorycznej w badaniach nad dyscyplinowaniem kościelnym w epoce wczesnej nowożytności
	Wczesnonowożytne procesypaństwotwórcze i powstanie nowożytnegosystemu mocarstw w Europie
	I. Poszerzanie terytorium państwa i monopolizacja władzy zwierzchniej jako strukturalne łączniki między procesem państwotwórczym a zjawiskiem formowania się mocarstw we wczesnej epoce nowożytnej
	1. Poszerzanie terytorium państwai polityka zagraniczna
	2. Kształtowanie nowożytnej polityki zagranicznej i proces jej monopolizacji przez państwo
	3. Metodologiczne i pojęciowe aspekty badańnad wczesnonowożytnym systemem państw w warunkach nieukończonego procesu państwotwórczego


	II. Wybrane przykłady
	1. Konfesjonalizacja i kształtowanie dwubiegunowego systemu mocarstw europejskich
	2. Świat polityki dworskiej i sojuszy – podniesienie rangii tytulatura jako element polityki zagranicznej i mocarstwowej w Starej Europie

	III. Uwagi końcowe
	Pusta strona



