Deutsches Niemiecki
Historisches Institut Instytut Historyczny
Warschau w Warszawie

Klio w Niemczech

Herausgegeben vom Deutschen Historischen Institut
Warschau
Band 15 (2010)

DOI: 10.25360/01-2020-00000

Rechtshinweis

Bitte beachten Sie, dass das Digitalisat urheberrechtlich geschiitzt ist. Erlaubt ist aber das Lesen,
das Ausdrucken des Textes, das Herunterladen, das Speichern der Daten auf einem eigenen
Datentrager soweit die vorgenannten Handlungen ausschliefllich zu privaten und nicht- kommerziellen
Zwecken erfolgen. Eine dariiber hinausgehende unerlaubte Verwendung, Reproduktion oder Weitergabe
einzelner Inhalte oder Bilder kdnnen sowohl zivil- als auch strafrechtlich verfolgt werden.

Jgerspectivia.net

Die Publikationsplattform der Max Weber Stiftung



Zamieszczenie monografii

HEINZ SCHILLING
Jednos¢ i roznorodnos¢ Europy
we wczesnej epoce nowozytnej:

religia - spoleczenstwo - panstwo

w otwartym dostepie przez sie¢ Internet
- zadanie finansowane w ramach umowy
nr 609/P-DUN/2019 ze srodkow
Ministra Nauki i Szkolnictwa Wyzszego
przeznaczonych na dzialalno$¢ upowszechniajaca nauke.



HEINZ SCHILLING

)

Jednos¢ 1 roznorodnosc Europy
We wczesnej epoce nowozytnej:
religia - spoleczenstwo — panstwo

Wydawnictwo Neriton



Jednosc i roznorodnosc Europy
We wezesnej epoce nowozytnej:
religia - spofeczefistwo — panstwo



15

Klio w Niemczech

NIEMIECKI INSTYTUT HISTORYCZNY



HEINZ SCHILLING

Jednos¢ i rdznorodnosc Europy
We wezesnej epoce nowozytnej:
religia - spoleczenstwo — pafistwo

Przekfad
Justyna Gorny, Krzysztof Kowalewski

Wydawnictwo Neriton
Warszawa 2010



Redaktor naukowy serii
IGOR KAKOLEWSKI

Przektad
JUSTYNA GORNY (teksty 2-7), KRZYSZTOF KOWALEWSKI (tekst 1)

Projekt okfadki i karty tytulowej wedlug pomystu UTE CAUMANNS
EWA NOWAKOWSKA

Na oktadce
Mapa: Religionskarte von Europa um 1560, w: EW. Putzgers, Historischer
Schulatlas, oprac. M. Pehle, H. Silberborth, Bielefeld-Leipzig 1929, s. 81

Redakcja i korekta
JOLANTA RUDZINSKA

Opracowanie graficzne
ELZBIETA MALIK

© Copyright by Heinz Schilling
© Copyright for the Polish edition by Wydawnictwo Neriton
© Copyright for the Polish edition and translation
by Niemiecki Instytut Historyczny

ISBN 978-83-66018-35-8

Projekt wspierany przez Fundacje
Wspotpracy Polsko-Niemieckiej / Gefordert aus Mitteln der Stiftung
fiir deutsch-polnische Zusammenarbeit

FUNDACIA WSPOLPRACY
W\ POLSKO-NIEMIECKIE)
' ’! STIFTUNG
FUR DEUTSCH-POLNISCHE
ZUSAMMEMNARBEIT
Wydanie I, Warszawa 2010
Wydawnictwo Neriton
Rynek Starego Miasta 29/31, 00-272 Warszawa
tel. 22 831-02-61 w. 26
www.neriton.apnet.pl
neriton@ihpan.edu.pl

Niemiecki Instytut Historyczny
Al Ujazdowskie 39, 00-540 Warszawa
tel. 22 525-83-00, fax 22 525-83-37
www.dhi.waw.pl
dhi@dhi.waw.pl

Naktad 500 egzemplarzy
Objetos¢ 17 arkuszy wydawniczych

Druk i oprawa Fabryka Druku



Spis tresci

. Karol V i religia — zmagania o czysto$¢ i jedno$¢ chrze-
SCIJANSIWA . « ¢ vt ettt e

. Erazm i tendencje polityczne jego epoki..............

. Konfesjonalizacja chrzedcijanistwa tacinskiego i ksztal-
towanie si¢ wezesnonowozytnej Europy — modernizacja
poprzez zréznicowanie, integracj¢ i separacjg. .........

. Acceptation de la diversité w Europie wczesnonowozytnej
i w ramach Unii Europejskiej .......................

. Wymiana Kulturalna i stosunki migdzywyznaniowe
w Europie Srodkowej i Wschodniej w XIV-XVII w. —
ich poczatki, drogi i pierwsze wyniki badafi............

. Dyscyplinowanie czy ,samoregulacja poddanych”?
W obronie podwojnej perspektywy makro- i mikrohisto-
rycznej w badaniach nad dyscyplinowaniem ko$cielnym
W €pOCce WCZeSNej NOWOZYtNOSCE .. oo v vvveneeeennnn...

. Wczesnonowozytne procesy panstwotworcze i powstanie
nowozytnego systemu mocarstw w Europie............






Karol V i religia — zmagania
0 czystoSC 1 jednos¢ chrzeScijanstwa*

I. Wormacja i Miithlberg — dwie sceny z dziejow
powszechnych

W dwoch wielkich dziejowych scenach Karol V zmierzyt si¢
twarza w twarz z Marcinem Lutrem i niemiecka reformacjg.
Do dzi§ owe wydarzenia poruszaja umysly i uczucia — przede
wszystkim w niemieckich krajach protestanckich! — przywo-
tywane w dzielach pisarzy i artystow za pomoca stoéw i obra-
z6w. Przekonujg tez dobitnie o randze, jaka 6w wielki cesarz
nadawat religii oraz swej polityce koScielnej. Jednocze$nie
pozwalajg uzmystowic sobie role, jaka odegrat on w dramacie,
ktorego wszyscy uczestnicy pragneli czystosci oraz jednoSci
chrzescijanstwa i wszyscy mimo tego — a moze wtasnie dlatego
— przegrali. Pierwsze z owych wydarzen mialo miejsce w nie-
dlugim czasie po przejeciu przez Karola V wladzy monarszej
w Niemczech, mianowicie w 1521 r. na pierwszym sejmie
Rzeszy w Wormacji. Drugie — ponad ¢wieré wieku pOzniej,
w 1547 r., w Miihlbergu nad t.abg, z epilogiem w Wittenber-
dze, w ojczystym mieScie reformatora lub — jak go okreslat
Karol V - arcykacerza.

* Tlumaczenie na podstawie: H. Schilling, Karl V. und die Religion — das
Ringen um Reinheit und Einheit des Christentums, w: tenze, Ausgewdhlite
Abhandlungen zur europdischen Reformations- und Konfessionsgeschichte, red.
L. Schorn-Schiitte, O. Morke, Berlin 2002, s. 47-118 (przyp. red. nauk.).

! Jeszcze w 1997 r. odbylto si¢ w Miihlbergu, gdzie odrodzilo si¢ nawet
miejscowe Towarzystwo Historyczne, uroczyste kolokwium z okazji 450-lecia
bitwy. Zob. okoliczno$ciowe referaty opublikowane w ,,Archiv fiir Reformations-
geschichte” 89, 1998.



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Miejscem pierwszej konfrontacji, ktore bez wahania mozna
uznac za teatr wszechdziejowy, byla rezydencja biskupa Wor-
magcji. Tam 17 i 18 kwietnia 1521 r. spotkali si¢ oko w oko obaj
protagonisci: wowczas juz trzydziestosiedmioletni wittenberski
profesor biblistyki i zaledwie dwudziestojednoletni Habsburg,
bardziej Niderlandczyk, czy wrecz Francuz, niz — jak rekomen-
dowali go stronnicy podczas walki wyborczej o tron cesarski
— ,szlachetna krew niemiecka”. Luter cieszyt si¢ juz stawg
odkad zuchwale ogtosit 31 pazdziernika 1517 r. 95 tez wymie-
rzonych przeciw naduzyciom ze§wiecczonego, renesansowego
Kosciofa. Wsrod niemieckiego ludu spor religijny podgrzewaly
idace rokrocznie w setki pisma ulotne. ROwniez poza gra-
nicami Rzeszy blyskawicznie rozeszly si¢ trzy wielkie dzieta
Lutra o tematyce reformatorskiej, opublikowane w krotkich
odstepach: Do szlachty chrzescijariskiej narodu niemieckiego,
O niewoli babiloniskiej Kosciola, a w najwigkszym stopniu —
O wolnosci chrzescijanina. Czytano je i publicznie o nich dys-
kutowano przede wszystkim w wielu miastach, tak duzych, jak
Srednich i matych. Kiedy wiec Luter stanal przed cesarzem,
naktad jego publikacji przekraczat w sumie juz p6t miliona
egzemplarzy’>. W tych okolicznoSciach zadanie, ktore wysu-
nal cesarz oraz sejm po przestuchaniu reformatora i wciaz
jeszcze wittenberskiego mnicha — spalenia wszystkich pism
Lutra — byto z gory skazane na niepowodzenie. Zduszenie
nowej herezji w zarodku nie bylo juz mozliwe. Bardzo szybko
Karol V przekonat si¢ o tym w swych dziedzicznych krajach.
W Niemczech popularno$¢ Lutra® ponownie gwattownie wzro-
sta po ogtoszeniu 3 stycznia 1521 r. w Rzymie wymierzone;j
w niego bulli, skutkujacej ekskomunika. Luter w odpowiedzi
urzadzit niezwtocznie przed murami Wittenbergi symboliczny,
majacy poruszy¢ opini¢ publiczna happening, podczas ktorego
spalil egzemplarz prawa kanonicznego i rzeczong bullg eks-

2 Pojedyncze rejestry i odniesienia do literatury w: H. Schilling, Aufbruch
und Krise. Deutschland 1517-1648, Berlin 1988 (Siedler Deutsche Geschichte,
4),s. 123 n.

3O Lutrze zob. M. Brecht, Martin Luther, t. 1-3, Stuttgart 1981-1987.
O pozwaniu Lutra na sejm Rzeszy i jego drodze do Wormacji oraz wystapieniu
przed cesarzem i sejmem zob. tamze, t. 1: Sein Weg zur Reformation 1483-1521,
s. 413-453.

8



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

komunikujgca. Niebawem po kraju rozchodzily si¢ w setkach
egzemplarzy drzeworyty autorstwa Hansa Baldunga Griena,
ktére wystawiaty Lutra, przedstawiajac go — podobnie jak
uczynil to Lukas Cranach na jednym z obrazow — jako Swie-
tego odnowiciela, w aureoli i z golabkiem, albo — jak na moze
jeszcze slawme]sze] rycinie Hansa Holbeina — jako Herculesa
Germanicusa i pogromce znienawidzonego kleru.
Nieswiadomy ogromu ryzyka, jakie na siebie bierze, mtody
niemiecki krél i desygnowany cesarz rzymski uznal wiosna
1521 r., ze czas wezwaé owego wyrdzniajacego si¢, a przez
wielu juz bardzo powazanego, wittenberskiego mnicha i da¢
mu nast¢pnie publiczne postuchanie przed sejmem Rzeszy.
Bowiem juz wydarzenia poprzedzajace owo wezwanie byly
przejawem faktycznych zmagan sit koScielnych i politycznych
w Rzeszy i w §wiecie chrzescijanskim. W pazdzierniku 1520 r.
Karol V przybyl na ziemie niemieckie — po raz pierwszy od
swojej elekcji, ktora odbyta si¢ w poprzednim roku — i 23 paz-
dziernika 1520 r. zostal uroczyscie koronowany w Akwizgra-
nie na kréla niemieckiego. Wowczas zostal tez zmuszony do
dokonania pierwszego wylomu w wiekowej tradycji swoich
poprzednikow, ktoéry jednak dopiero w Swietle po6zniejszych
wydarzefi mozna bylo uzna¢ za znak zapowiadajacy koniec
jednosci chrzedcijanstwa*. Podczas uroczystych obtoczyn, beda-
cych czeScig ceremonii koronacyjnej, na nominata naktadano
w ustalonym porzadku kolejne elementy stroju koronacyj-
nego. Kazdy z nich symbolizowal przyjecie godnosci i zadan
monarszego majestatu. Okazalo si¢ jednak, ze zabraklo ,,szat
Karola Wielkiego”, ktore pozostaty w Norymberdze. Wobec
tego Karol V przywdziat spodnig odziez udostepniong przez
opactwo akwizgranskie, a na nig zamiast monarszej kapy
nalozyt saracenski ptaszcz purpurowy. Zamiast naramiennika
niemieckich krolow konsekrator musiat natozyl Habsburgowi
Fancuch Ztotego Runa, ktéry byt orderem ustanowionym
w ksiestwie burgundzkim, lezagcym w znacznej czeSci poza tery-
torium Rzeszy. Przede wszystkim jednak zabrakto pierScienia,

4 Zob. K. Brandi, Kaiser Karl V., wyd. 7, Miinchen 1967, s. 100 n.; W. Do-
tzauer, Die Entstehung der friihneuzeitlichen deutschen thronerhebung, w: Herr-
scherweihe und Konigskronung im frithneuzeitlichen Europa, red. H. Duchhardt,
Wiesbaden 1983, s. 1-20, zwl. s. 7 n.



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

ktory symbolizowat wiare katolicka i zobowiazywat do docho-
wania jej wiernoSci. Zapewne te perturbacje nie byty skut-
kiem celowego dziatania Norymberczykéw, majacego zakidceié
koronacyjne ordo (porzadek ceremonialny), tym niemniej byly
znamiennym jego naruszeniem. Trzeba tu uwzgledni¢ fakt,
iz w kregach akwizgrafskiego patrycjatu i humanistow dys-
kutowano juz zazarcie o pismach Lutra, a cesarskie miasto
Norymberga, gdzie byly przechowywane insygnia monarsze
Rzeszy, niewiele pdzniej jako jedno z pierwszych wprowadzito
formalnie reformacje.

Poniewaz poczatek obrad sejmu Rzeszy w Wormacji
wyznaczony zostal juz na 27 stycznia 1521 r., dwor cesar-
ski nie mial czasu na refleksj¢ nad ewentualnymi skutkami
symboliki akwizgranskich obtdczyn. Otoczenie monarsze nie
zdecydowalo tez, jakie stanowisko nalezy zaja¢ na zwolanym
sejmie w sprawie Lutra. Karolowi V wydawalo si¢ wowczas
— tak jak i wielokro¢ poZniej — ze znalazt si¢ migdzy wrogimi
sitami i sprzecznymi interesami, ktore cechowalo wszystko
inne, tylko nie jasno$¢ i trwato$¢. Jednoznaczne byly tylko
zadania nuncjuszy papieskich: Hieronimusa Aleandra i Mari-
nusa Caracciola. Domagali si¢ oni, aby po papieskiej klatwie
bezzwlocznie zapadt cesarski wyrok banicji, jak przewidywat
to tradycyjny podziat rol migdzy najwyzsza wtadza Swiecka
i duchowna w $wiecie chrzescijanskim. Doradcy Karola V,
przede wszystkim przewodniczacy rady wielki kanclerz Mercu-
rino Gattinara oraz cztonkowie rady Chiévres i Jean Glopion,
w zasadzie nie byli temu przeciwni. Tym niemniej jako poli-
tycy — ktorymi byli — probowali p6jS¢ na czeSciowe ustepstwa
wobec skonsolidowanej mniejszoSci ksiazat i miast Rzeszy.
Ta bowiem kategorycznie sprzeciwiala si¢ wydaniu wyroku
,»,Z automatu”, to jest bez przestuchania oskarzonego. Doszto
do przewleklych rokowan, podczas ktorych strona cesarska
kilkakrotnie zmieniata zdanie, a chwilami nawet byta skfonna
cofna¢ wystosowane juz do Lutra wezwanie, by przybyl na
sejm. Ostatecznie ustgpitla jednak wobec powszechnych
w Niemczech nalegan, aby da¢ Lutrowi okazj¢ do usprawie-
dliwienia si¢ w trakcie przestuchania przed sejmem Rzeszy.
Zadat tego bezpoSredni wtadca Lutra, ksigze elektor saski Fry-
deryk Madry, ktory dazyt do osiagniecia wtasnego celu: chciat

10



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

mianowicie doprowadzi¢ do ogtoszenia publicznej deklaracji,
czy Luter rzeczywiScie szerzy heretyckie nauki, czy moze tez
wytycza droge wyczekiwanej od pokolen reformie KoSciota.
W istocie jednak delegacja saksonska na sejm Rzeszy mylita
sie gl@boko mnlema]qc ze Karol V zajal postawe antypa-
pieska i zdecydowal sie ,,poskromlc wszczeta przez papieza
wrzawe przeciw Lutrowi, palenie jego ksigzek, nastawanie na
jego zycie, cze$¢ i zbawienie™. Kiedy bowiem na poczatku
lutego 1521 r. cesarz otrzymal w Wormacji pismo, ktore Luter
wystosowal do niego z Wittenbergi 30 sierpnia 1520 r., natych-
miast je zniszczyl, bez zapoznania si¢ z jego treScig. W tym
bowiem przypadku niebezpieczenstwo skalania si¢ herezja
wydawalo mu si¢ zbyt duze.

Jesdli idzie o Lutra, to 6w 2 kwietnia 1521 r. wyruszyl w na
sejm w towarzystwie cesarskiego herolda Kaspara Sturma.
Jego droga — przerywana kazaniami wygtaszanymi w wypel-
nionych po brzegi koSciotach — zamienila si¢ w prawdziwy
marsz triumfalny przez Rzesz¢. Wiodta ona z dalekiej Witten-
bergi w Srodkowoniemieckim elektoracie Saksonii, niekiedy
przez historykOw opisywanym wrecz jako ubogi w wymiarze
duchowym i kulturowym Kolonialland. Zwtaszcza w zestawie-
niu z Zachodem Rzeszy, gdzie — przede wszystkim w Nadre-
nii — w krajobrazie kulturowym widoczny byt §lad odciS$nigty
przez cywﬂlzaqe; rzymst i ktory z tej przyczyny blizszy byt
Rzymowi i papiestwu niz Wschodowi Rzeszy®. Karol V, prze-
ciwnik Lutra, byt na wskro$ uksztaltowany przez duchowos$¢
Zachodu i Poludnia Europy. Wychowany w kulturze burgundz-
kiej, ktora byta co prawda otwarta na nowe prady, potrafita
tez jednak zaszczepi€ przywiazanie do tradycji, zwlaszcza do
religii i KoSciota.

Niezaleznie od sprawy Lutra sejm wormacki w 1521 r. i tak
musialby zajac si¢ problemami KoSciola w Rzeszy, w zwiazku
z obszernym katalogiem skarg na Rzym — Gravamina der
Deutschen Nation gegen den Rémischen Stuhl (Gravamina
Narodu Niemieckiego przeciw Stolicy Apostolskiej). Na tym

5 Za: M. Brecht, Martin Luther.., t. 1, s. 415.
®H. Schoffler, Wirkungen der Reformation, Frankfurt am Main 1960,
s. 105-188.

11



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

sejmie starly si¢ dwie catkowicie rdznie uksztattowane oso-
bistosci, pochodzace z odmiennych §wiatéw. Rownoczesnie
zderzyly si¢ dwa w swej istocie sprzeczne wzajemne oczeki-
wania. Karol V nie pragnal niczego innego jak tylko odwo-
tania przez Lutra jego poglqd(’)w aby uwolnic¢ si¢ od uciqi-
liwych sporoéw teologdw i mozliwie na]szybc1e] zabrac si¢ za
wlaSciwe zadania, to znaczy na nowo i zgodnie z interesem
Habsburgow zaprowadzi¢ duchowy i polityczny fad w Rzeszy
i Europie. W obliczu upadku znaczenia wtadzy cesarskiej,
spowodowanego rozpadem Sredniowiecznej societas civilis na
szereg wczesnonowozytnych panstw, Karol V za swoje najpil-
niejsze zadanie uznal ustanowienie nowego tadu w Europie,
ktory z jednej strony wttoczytby odrebne panstwa we wspolne
ramy polityczne, z drugiej za$ odnowitby godno$¢ i potege
cesarstwa. W zmieniajacym si¢ Swiecie, zdominowanym przez
nowozytne mocarstwa, cesarz — a konkretnie Karol V i jego
dynastia — nadal uwazal, ze powinien sta¢ ponad wiadcami
osobnych panstw i jako najwyzszy zwierzchnik Swiata chrze-
Scijanskiego panowac¢ nad kontynentem europejskim.
Tymczasem Luter i jego zwolennicy — wsrdd stanow Rze-
szy wcigz jeszcze mala, ale aktywna i rosngca w site grupa —
mniemali, ze moga przekonac cesarza i pod jego przewodem,
jako $wieckiego zwierzchnika §wiata chrzeScijafiskiego, zmusi¢
Rzym do wprowadzenia reform zgodnych z ich zapatrywaniami.
Obie strony z gruntu si¢ tudzily: Karol V zanim jeszcze
wyruszyl do Niemiec mial juz w tej materii wyrobiona opi-
ni¢. Kiedy w przeddzien pierwszego przestuchania zobaczyt
z daleka Lutra, stwierdzit bez wahania: ,,ten ze mnie nie zrobi
kacerza™. Luter za$, zawahawszy si¢ przez moment w obliczu
moznych tego S$wiata, czy jako pojedyncza jednostka moze
mie¢ pewnoS¢, ze naucza prawdy, po pierwszym przestucha-
niu w samotnym i rozstrzygajacym boju zdobyt niezachwiane
przekonanie' ,»Jesli ja — tak przemawial 18 kwietnia, podczas
drugiego i decydujacego przesluchanla najpierw cicho, ale
odwaznie, a nastepnie catkiem wyraznie kontynuujac po taci-

”Na podstawie $§wiadectwa nuncjusza papieskiego Aleandra; cyt. za:
M. Brecht, Martin Luther..., t. 1, s. 431 (jesli nie zaznaczono inaczej, ttumacze-
nia cytatow s3 dzietem ttumacza).

12



Karol V' i religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

nie — nie zostan¢ przekonany za pomocg Swiadectwa Pisma lub
w oparciu o solidny grunt — to samemu papiezowi lub sobo-
rom nie uwierze, poniewaz jest oczywiste, ze oni czesto si¢
mylili i sobie przeczyli — albowiem zostatem przez przytoczone
przeze mnie stowa Pisma pokonany [tzn. nie moge zmienic¢
moich pogladéw — H.S.]. T jak diugo mOJe sumienie b@dzw
zniewolone przez Stowo Boze, nie moge i nie chce; niczego
odwotaé, poniewaz postepowanie wbrew sumieniu jest wat-
pliwe i grozne dla zbawienia. Tak mi dopom6z Bog. Amen™s.

To stowa reformatora — a nie cesarza — obiegly §wiat i do
dzi§ ksztattuja obraz obu postaci, Lutra i — przez kontrast —
Karola V. Ich oddzialywanie zostato zwielokrotnione dzigki
redaktorom i drukarzom w Wittenberdze, ktorzy je zrecznie
wyostrzyli propagandowo i rozpropagowali® wsrod ludu w tej
postaci w tysigcach pism ulotnych. ,,Nie moge inaczej / przy
tym obstaje / tak mi dopom6z Bog / amen” — te stowa Lutra
sg przekazywane z pokolenia na pokolenie wérdd niemiec-
kich protestantow. Takze oceny historykow — w kazdym razie
niemieckich, ktérzy dlugo nadawali ton badaniom nad refor-
macja — do niedawna zawieraly determinujacy je emocjonalny
i propagandowy kontrast miedzy z jednej strony gleboka reli-
gijnoscia, plynacg z wiary w Boga i odwagi niemieckiego refor-
matora, z drugiej zas — rzekomo powierzchownym tradycjona-
lizmem w sprawach wiary i polityki koScielnej Karola V oraz
jego dworu. I tak Leopold von Ranke przyznawatl co prawda
Karolowi V, ,,ze postepowanie w sprawie Lutra nie wynikalo
wquczme z motywow politycznych; jest bardzo prawdopo-
dobne, ze dla niego podwazeme nieomylnoSci soboréw, atak
na sakramenty byto w rownym stopniu obrzydliwe, co niepo-
jete”, jednoczes$nie jednak dodawat: ,,doprawdy tak samo jasne
jest przeciez, ze polityka miala w tym najwigkszy udzial”’.

8 Calo$¢ znacznie obszerniejszej deklaracji w: Geschichte in Quellen, t. 3:
Renaissance, Glaubenskdmpfe, Absolutismus, wyd. F. Dickmann, Miinchen 1966,
s. 122-125; cyt. na podstawie ttumaczenia K.-V. Selgego, w: Martin Luther und
die Reformation in Deutschland. Ausstellung des germanischen Nationalmuseums
Niirnberg, Frankfurt am Main 1983, s. 201.

® Zob. Geschichte in Quellen..., t. 3, wstep do dok. 50, s. 119 n. i s. 125,
przyp. 1.

0. von Ranke, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation, wyd.
P. Joachimsen, t. 1, Merseburg-Leipzig 1933, s. 287.

13



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

W ogromnej masie badan historycznych, w ktérych pod
koniec XX w. perspektywa egzystencjalna i konfesyjna — sto-
sowana takze w historiografii reformacji — zeszta na drugi
plan i oddata pole podejsciu funkcjonalnemu'!, wspotczeSnie
na czoto wysuwa si¢ znajdowanie paraleli, ktore istnialy przy
calej nieprzystawalnoSci postaw Lutra i Karola V. Za$ historia
strukturalna poucza nas, ze mozna blednie oceni¢ podstawowe
warunki socjalizacji i zycia w dawnej Europie, ,,jesli — postugu-
jac si¢ stowami Tomasza Manna — bedzie si¢ traktowac religie
i polityke jako sprawy z gruntu odmienne, ktore nie majg i nie
powinny miec ze sobg niczego wspdlnego, tak ze kazda jedna
zostataby zdeprecjonowana lub niestusznie o§mieszona, jeSli
zostanie wykazany wplyw jednej na druga”®.

Trzeba zatem WZIE}C pod uwage — u obu stron — polityke,
a takze religijno$¢ i formacje sumienia. W rOwnym stopniu
harde, jak i gleboko egzystencjalne ,,nie-moge-inaczej” dla
mliodego Habsburga oznaczato to samo, co dla Lutra. Jak
zostanie to dokladniej przedstawione w nastepnym rozdziale,
dla Karola V mialo to podwojny sens: psychologiczno-su-
blektywny wynikajacy z jego wychowania i na tym grun-
cie uformowanej osobistej religijnoSci, ktdra nie mogla by¢
zadna innag, jak tylko katolicka religijnoScia jego przodkdw;
oraz obiektywno-polityczny, poniewaz stabilna jednoS¢ Swiata
chrzescijanskiego pod znakiem katolicyzmu byla nieodzownym
warunkiem umozliwiajagcym Karolowi V realizacje jego poli-
tycznych planow — zabezpieczenia i umocnienia jego wiasnych,

I Odwotam si¢ w tym miejscu do podjetej przeze mnie proby paralelne-
go przedstawienia trzech wielkich reformatoréw: H. Schilling, Luther, Loyola,
Calvin und die europdische Neuzeit, ,,Archiv fur Reformationsgeschichte” 85,
1994, s. 5-31; zob. pol. ttum.: Luter, Loyola i Kalwin a europejska nowozytnosc,
w: tenze, Konfesjonalizacja. Kosciot i paristwo w Europie doby przednowoczesnej,
tlum. J. Kalazny, postowie H. Orfowski, Poznan 2010 (Poznanska Biblioteka
Niemiecka, 32), s. 135-159.

12Z cyklu powiesciowego T. Manna, Joseph und seine Briider, ksiega 2: Jo-
seph der Erndhrer, ktory traktuje w zwiazku z powolaniem Jozefa na ttumacza
snéw i ministra w Egipcie o wstapieniu na tron miodego faraona Amenhote-
pa IV jako przetomie polityczno-spolecznym, a takze o pojawieniu si¢ boga
slorica Atona, przez co zostala ograniczona potega tradycyjnie najwazniejszego
kultu Amona i jego kaplanéw. Zob. wyd. pol.: T. Mann, Jozef i jego bracia, t. 3:
Jozef Zywiciel, thum. M. Traczewska, Wroclaw 1997. Tu za wyd niem.: Th. Mann
Gesammelte Werke, t. 5, Frankfurt am Main 1960, s. 1377.

14



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

rozciagajacych sie wzdluz kontynentu europejskiego posiadto-
Sci oraz przebudowy Europy i $wiata chrze$cijanskiego.

Ostatecznie tylko jedno odrozniato cesarskie ,,nie-moge-
-inacze]” od deklaracji Lutra: drgczaca mnicha niepewnoS$¢
sumienia, czy jednak jako jednostka nie myli si¢, i z tego wyni-
kajacy blagalny akt strzelisty: ,,Tak mi dopomdz Bég! Amen”",
ktorym zakonczyl wypowiedz, byly z gruntu obce Karolowi V.
Poniewaz cesarz przez cale zycie mial niezachwiang pewnosc,
ze Bog musi stac po jego stronie, zwlaszcza i przede wszyst-
kim w walce z niemiecka herezja, czyli pestis Germaniae, jak
wkrotce bedzie okre§lana przez hiszpanskie otoczenie cesarza.
Tak wigc edykt wormacki z 8 maja 1521 r., w ktérym Luter
1 jego zwolennicy zostali uznani za heretykow, byl wstepem
do dlugiej kampanii zwalczania ,,niemieckiej choroby”. Jak
zobaczymy, Karol V w ostatnich miesigcach zycia spedzanych
w hiszpanskim St. Yuste wciaz byl pochioniety walka, aby przy-
najmniej swoje iberyjskie wtadztwo uratowac przed zgubnymi
,falszywymi naukami”.

Bezwarunkowa ufno$¢ poktadana przez Habsburga w Bogu
wynikata w rownym stopniu z jego Swieckiego poczucia maje-
statu, jak z religijnej pokory. Postawa ta znalazta wyraz w dru-
giej z wymienionych na poczatku scen, ktora rozegrala sie¢
ponad ¢wier¢ wieku po wydarzeniach w Wormacji. Opisat
ja hiszpanski historiograf Luis de Avila (1500-1564). Przed-
stawia ona cesarza jako wojennego pana u szczytu potegi,
ktory zwyciezyt luteranska herezje i przez krotki czas wydawat
si¢ bliski osiggnigcia swego najwazniejszego celu: przywroce-
nia jednoSci KoSciota oraz hegemonii politycznej w Rzeszy
i w Europie.

Kiedy rankiem 24 kwietnia 1547 r. pod Miihlbergiem
w Saksonii armia cesarska juz podczas pierwszego natarcia
pokonata armi¢ Zwigzku Szmalkaldzkiego — utworzona przez
niemieckich protestantéw dla obrony przed cesarzem — i bez
problemu mogta przekroczyc lini¢ rzeki Laby, wowczas — tak
relacjonowat Luis de Avila — kazdemu z zotnierzy i z blizszego

13 Najnowszy biograf Lutra w spornej kwestii, a mianowicie, w jakim stanie
umysliu znalazt si¢ reformator po przestuchaniu przed sejmem, broni zreszta
pogladu, ze nic nie wskazuje na zachwianie pewnosci siebie reformatora; zob.
M. Brecht, Martin Luther..., t. 1, s. 434 n.

15



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

otoczenia cesarza nasuwalo si¢ skojarzenie z Cezarem i jego
stowami: veni, vidi, vici. Wieczorem, rozpamigtujac szczesliwe
wydarzenia, miedzy innymi wzigcie do niewoli bez walki przy-
wodcy protestanckiej opozycji, ksiecia elektora saksonskiego
Jana Fryderyka, sam cesarz nawiazal do poréwnania z Ceza-
rem, jednak z powodu wtasciwej dla chrzescijanskiego wtadcy
wdzigcznosci 1 pokory, zmienit starozytng formule na: veni,
vidi, Deus vixit'*.

Religijny, a w istocie eschatologiczny wymiar zwycigstwa
na protestantami zostat jeszcze uwypuklony — tak w cesarskiej
Swiadomosci, jak i propagandzie — wzmiankg o okrzyku bojo-
wym wojsk cesarskich: Sant Jago Esparia, Sante Jorge Imperio,
ktory wigzat si¢ faktem, ze 24 kwietnia przypadato wspomnie-
nie $w. Jerzego, patrona chrzeScijanskiego rycerstwa. Zostat
tez ukazany w sposob przejaskrawiony, tak by gtosi¢ wieczna
stawe, w dzietach sztuki, powstalych z inspiracji dworu,
a nawet bezpoSrednio samego cesarza. I tak zgodnie z zamy-
stem programowym obrazy w Alhambrze w Granadzie stawity
Karola V rownoczes$nie jako: bohatera wojennego — zwycigzce
pod Miihlbergiem, obrofice wiary — defensor fide, ksigcia
pokoju — gwaranta pax romana et christiana. Kompozycja ta
przestawiata obrazowo dzieto cesarza ,,jako usprawiedliwiony
moralnie szlak politycznych zmagan ze ztem, mozolnych, ale
skutecznych, prowadzonych Srodkami militarnymi, zwiefczo-
nych zwyciestwem dobra, ktdérego nie mozna bylto osiagnaé
bez wojny”’. Powszechnie znany jest obraz Tycjana Karol V'
pod Miihlbergiem — portret rycerza na koniu, ktorego tres¢
ideowa zostata bez watpienia zaaprobowana przez Karola V,
a moze nawet przez niego zainspirowana. Na pierwszy rzut oka
przedstawia jedynie zwycieskiego wojennego pana. W istocie
jednak na tym obrazie, osadzonym w artystycznej i duchowej
tradycji Sredniowiecza i renesansu, Karol V zostat ukazany
jako miles christianus i $w. Jerzy, walczacy z Turkami i prote-
stantami o pokoj 1 jednoS¢ chrzeScijanstwa. Przekonuje o tym

4 L. de Avila y Zaniga, Comentariorum Caesare Maximo gesto libri duo,
Antwerpen 1550, s. 124b.

15 R. Wohlfeil, Kriegsheld oder Friedensfiirst?, w: Recht und Reich im Zeitalter
der Reformation. Festschrift fiir Horst Rabe, red. Ch. Roll i in., Frankfurt am Main
1996, s. 57-96, zwl. s. 91 oraz s. 81, 90, 95.

16



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

symbolika Swietej Widczni — cesarskiej relikwii — identyfiko-
wana z przydluga kopia trzymana na obrazie przez Karola V
oraz tradycja ikonograficzna przedstawiania §w. Jerzego jako
konnego obroficy chrzeScijanstwa!ls.

Kilka dni pozniej w Wittenberdze, oddalonej od Miihl-
bergu o zaledwie sto kilometrow w dot rzeki Laby, zapadio
drugie rozstrzygnigcie, ktore — jesli mozna rozwazac skutki
nieurzeczywistnionych mozliwosci — zapewne bylo jeszcze
wazniejsze niz samo zwyciestwo w polu. Karol V zajat miasto-
-kolebke herezji i ,warowny grod”!” protestanckiej opozycji,
1 nikt juz nie mogt mu przeszkodzi¢ w przeprowadzeniu tego,
co nie udato si¢ pokolenie wczeSniej w Wormacji, a mianowi-
cie w wyegzekwowaniu z cala surowoScia wyroku za herezje.
W istocie radykalne stronnictwo antyprotestanckie w jego oto-
czeniu, przede wszystkim Hiszpanie i wyslannicy papiescy,
natarczywie doradzali, aby nakazal ekshumacje¢ zwlok refor-
matora, ktore juz od ponad roku spoczywaly w wittenberskim
ko$ciele zamkowym, a nastepnie spalenie ich na stosie, jak to
si¢ stalo niegdys ze szczatkami angielskiego reformatora Jana
Wiklefa. Moglo si¢ tak nawet zdarzy¢, ze cesarz osobiScie
odwiedzil grob swego adwersarza. W kazdym razie taka scene
przedstawia monumentalny obraz historyczny drezdenskiego
malarza Adolfa Fryderyka Teichsa (1812-1860), ktory opart
si¢ na tradycji przekazywanej ustnie w Wittenberdze's.

Ostatecznie nie ma wszak znaczenia, czy rzeczywiScie takie
zdarzenie miato miejsce, czy bylo nacechowane dramatyzmem
1 emocjami — jak na dziewietnastowiecznym obrazie — czy
chtodna i spokojng zaduma. Decyzja powzieta przez Karola V,

16 H. von Einem, Karl V. und Tizian, w: Karl V. Der Kaiser und seine Zeit, red.
P. Rassow, E Schalk, Koln 1960, s. 67-93, zwl. s. 72-79.

7 W oryginale autor postuguje si¢ tutaj sformutowaniem Feste Burg, nawia-
zujac do slynnego hymnu skomponowanego przez Lutra (przyp. thum.).

18 Wydarzenia tego nie potwierdzaja wspdiczesne Karolowi V zrddta. Jednak
dzieki krytycznej analizie Zrodlowej Helmarowi Junghansowi udalo si¢ dowies¢
prawdopodobienistwa tego wydarzenia w oparciu o tradycje ustna; zob. H. Jung-
hans, Kaiser Karl V. am Grab Martin Luthers in der Schlofkirche zu Wittenberg,
,Lutherjahrbuch” 54, 1987, s. 100-113. Karlheinz Blaschke w: 700 Jahre Wit-
tenberg, red. S. Oehming, Wiemar, 1995, s. 37, zauwazyt, ze koScidt zamkowy
przenika duch dziejowy (,,vom Hauch der Weltgeschichte beriihrt”), poniewaz
opanowanie Wittenbergi miato dla Karola V ,to samo symboliczne znaczenie
jakie miato dla Napoleona zdobycie Moskwy”.

17



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

aby pozostawi¢ w spokoju doczesne szczatki reformatora, byta
wyrazem w réwnym stopniu jego Swieckiej polityki, jak i oso-
bistej religijnoSci i koScielno-politycznych zapatrywan. Nie
inaczej postapil juz w 1521 r., kiedy to wbrew naciskom swo-
ich doradcoéw — wsrdd nich takze swego preceptora Adriana
z Utrechtu — przyznal Lutrowi cesarski glejt™.

Dziesieciolecia dzielgce wydarzenia w Wormacji w 1521 r.
i w Miihlbergu-Wittenberdze w 1547 r. wypelnily duchowe,
dyplomatyczne i polityczne spory, odraczania oraz czasowo
ograniczone kompromisy, ktore zawierano z tej przyczyny,
ze cesarz w danym momencie dziejowym za pilniejsze
zadanie uznawal boje o polityczng hegemoni¢ w Europie
z krolem francuskim Franciszkiem I oraz sprzymierzonym
z nim Imperium Osmanskim. Ta polityka powstrzymywa-
nia dotyczyta zresztg tylko Rzeszy i byta w istocie skutkiem
notorycznego przeceniania sily rozbicia religijnego w Niem-
czech w wymiarze politycznym i spotecznym — jesli mozemy
odwotac¢ si¢ w tym miejscu do pogladu podzielanego przez
wigkszo$¢ historykow. W dziedzicznych krajach i posiadio-
Sciach, tam gdzie Karol V sprawowal wladze nie tylko jako
cesarski pan lenny i zwierzchnik Rzeszy, lecz jako dzierzyciel
wladzy monarszej i bezpoSredni wtadca ziemski, wystepo-
wal on szybko i stanowczo oraz z reguly skutecznie przeciw
luterafnskim i im pokrewnym nowinkom religijnym. Skut-
kiem tego do dzisiaj niemal wszystkie posiadtosci Karola V
pozostaly w przewazajacej mierze katolickie, z jednym duzym
wyjatkiem poinocnych Niderlandow, ktore oderwaly sie za
panowania Filipa II.

Poniewaz zasadnicze rozstrzygnig¢cia zapadaly w krajach
habsburskich wczesniej niz w Rzeszy, powinny one zostaé roz-
patrzone najpierw. Opis polityki koScielnej Karola V powinien
nastepnie uwzgledniac religijne elementy zawarte w koncepcji
wladzy cesarskiej, plany zwotania soboru oraz stosunek do
papiestwa. Jednak wczeSniej jeszcze nalezy lepiej oSwietli¢
osobistg rehgljnosc Karola V. Dobrym punktem Wy]sc1a do
poruszenia tej kwestii, ktora zalicza si¢ wciaz do nierozwigza-
nych zagadek biografii tego cesarza z przetomu Sredniowiecza

1 L. von Ranke, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation..., s. 187 n.

18



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

1 epoki nowozytnej, jest ksiega pamiatkowa wydana z okazji
500-lecia jego urodzin®.

II. Zagadnienie osobistej religijnosci cesarza

Osobista religijno$¢ Karola V nie poddaje si¢ tatwo ana-
lizie. Chociaz byt on jednym z pierwszych wtadcow, ktorzy
pozostawili po sobie wiele dokumentdow i listow, to jednak
Habsburgowie nie mieli zwyczaju ujawnia¢ w nich wewnetrz-

2 Zdumiewajace jest, ze biografowie Karola V z reguly niemal nie zauwazaja
kwestii jego osobistej religijnoéci. U Petera Rassowa nie odgrywa ona prawie
zadnej roli; zob. tenze, Kaiser-Idee Karls V. dargestellt an der Politik der Jahre
1528-1540, Berlin 1932; tenze, Die politische Welt Karl V., Miinchen 1942; ten-
ze, Karl V. der letzte Kaiser des Mittelalters, Gottingen 1957. Mimo to Rassow
doszedt do zaskakujacej oceny: ,,umyslowo$¢ pod wzgledem religijnym prymi-
tywna, a jednoczes$nie — w Swietle wszystkich historycznych §wiadectw — racjo-
nalna”; tenze, Die politische Welt..., s. 48. Karl Brandi, autor aktualnej do dzisiaj
biografii Karola V, zadowolil si¢ nic nieméwiacym zakwalifikowaniem cesarza
»jako cztowieka najglebszej Sredniowiecznej poboznosci” (zob. K. Brandi, Kaiser
Karl V.., s. 538), podsumowujac przy okazji opisu sceny umierania swoje zapa-
trywanie na temat drogi zyciowej Habsburga. Takze Heinrich Lutz nie wykazat
szczegllnie glebokiego zainteresowania ta sprawa. Por. jego zarys, niezwykle
poza wszystkim inspirujacy: H. Lutz, Karl V. Biographische Probleme, w: tenze,
Politik, Kultur und Religion im Werdeprozefs der frithen Neuzeit. Aufsditze und
Vortrige, red. M. Cséky, G. Hamann, G. Klingenstein, A. Kohler, H. Rumpler,
G. Stourzh, Klagenfurt 1982, s. 123-146. W holenderskich, hiszpanskich i angiel-
skich pracach biograficznych wyglada to podobnie. Manuel Ferndndez Alvarez
(Imperator Mundi. Karl V. — Kaiser des Heiligen Romischen Reiches Deutscher
Nation, Stuttgart—Ziirich 1977) potraktowal t¢ problematyke marginalnie, po-
dobnie Salvador de Madariaga (Carlos V, Barcelona i in. 1981). Takze Charles
Terlinden (Carolus Quintus, Charles Quint Empereur des Deux Mondes, Briissel
1965) wykazal niewielkie zainteresowanie ta problematyka. W przeciwienstwie
do nich wioski historyk Federico Chabod (Carlo V e il suo imperio, Turin 1985,
s. 23-32) przebadal dokladniej osobista religijno$¢ Karola V, wychodzac od jego
»politycznego testamentu”. Obszernie natomiast zostala oméwiona polityka
religijna Karola V, przede wszystkim w: W. Reinhard, Die kirchenpolitischen Vor-
stellungen Kaiser Karl V,, ihre Grundlagen und ihr Wandel, w: Confessio Augustana
und Confutatio. Der Augsburger Reichstag von 1530, red. E. Iserloh, Miinster
1980, s. 62-100, oraz w tomie: Karl V. Politik und politisches System, red. H. Rabe,
Konstanz 1996. Przede wszystkim u zachodnioeuropejskich biogratéw wigksze
zainteresowanie wzbudza — tak juz w przypadku Brandiego — Karol V jako wielki
»Europejczyk” niz czlowiek religii; por. np. M. Ferndndez Alvarez, Imperator
Mundi..., s. 225, ,jednak jego [!] idea zjednoczonej Europy nie umaria wraz
z nim”. Proby opracowania ,,religijnej postawy”, wzglednie ,.religijnego profilu”
Karola V podjat 1. Ludolphy, Die Voraussetzungen der Religionspolitik Karls V.,
Berlin 1965; tenze, Das Problem der Frommigkeit, w: F. Seibt, Karl V. Der Kaiser
und die Reformation, Berlin 1990, s. 27-33.

19



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

nych nastrojow: emocji i poruszen duszy. PowSciggliwosé
wzmacniala jeszcze u Karola V silna SwiadomoS¢ majestatu
wtadzy. Nadto osobista religijno$¢ cesarza byta wprost zalez-
noscia, ktora dokonywata si¢ bezposrednio migdzy Bogiem
1 jego cesarskim namiestnikiem na ziemi. Jak ukazaly to
opisywane juz wydarzenia — w Wormacji w 1521 r. oraz pod
Miihlbergiem 1 w Wittenberdze w 1547 r. — Karol V rzadko
wypowiadat si¢ publicznie na temat religii, a jesli juz, to
najczesciej w kontekscie polityki koScielnej lub pafstwo-
wej. Historyk chcacy zbadac i okresli¢ religijnos¢ Karola V,
musialtby zmierzy€ si¢ z ogromnymi problemami Zrodfowymi
i metodologicznymi. Wywdd stwierdzajacy, ze Karol V mogt
by¢ w swej istocie czlowiekiem areligijnym, bedzie catko-
wicie chybiony, nawet jeSli wcigz mozna taki osad znalezé
w publikacjach. Specyfike osobowoSci Karola V stanowi to,
ze jego religijno$¢ mozna zrekonstruowac na podstawie wielu
sporadycznych wypowiedzi, ktore padly niemal wytacznie
w kontekscie politycznym. TrudnoSci we wiasciwym zrozu-
mieniu biorg si¢ stad, ze wspdlczesne pojecie religii w zasad-
niczych punktach r6zni si¢ od typu religijnoSci, ktory repre-
zentowal Karol V. Wspolczes$nie postrzegamy religie jako
subiektywng i indywidualna site duchowa, ktora ksztattujg
osobiste decyzje i wyznanie wiary. Takie rozumienie reli-
gii uzyskalo racje bytu dopiero wowczas, kiedy osobowos¢
Karola V byla juz od dawna uformowana. Bylo ono wtasnie
skutkiem reformacji i wywolanej przez nia konfesjonalizacji*'

21 Na temat definicji i znaczenia kluczowego w badaniach Heinza Schillinga
terminu ,,konfesjonalizacja”, ktory od lat 80. XX w. stal si¢ wrecz obowiazuja-
cym paradygmatem w badaniach niemieckiej historiografii nad problematyka
wyznaniowa w XVI i XVII w., zob. zamieszczone w niniejszym tomie studia:
Konfesjonalizacja chrzescijaristwa laciviskiego i ksztattowanie si¢ wezesnonowozyt-
nej Europy — modernizacja poprzez zroznicowanie, integracje i separacje, Accep-
tation de la diversité w Europie wczesnonowozytnej i w ramach Unii Europejskiej
oraz Wymiana kulturalna i stosunki miedzywyznaniowe w Europie Srodkowej
i Wschodniej w XIV-XVII w. — ich poczqgtki, drogi i pierwsze wyniki badari. Szersze
wywody na temat procesu konfesjonalizacji czytelnik znajdzie w niedawno opu-
blikowanym polskim wyborze studiéw H. Schillinga, Konfesjonalizacja. Kosciot
i paristwo w Europie doby przednowoczesnej... Pragng przy tej okazji wyrazié
Panu Prof. Hubertowi Orlowskiemu najserdeczniejsze podzigkowanie za jego
pomoc i wsparcie, rowniez przy wyborze artykuléw H. Schillinga, ktore weszly
w skiad niniejszego tomu z serii Niemieckiego Instytutu Historycznego ,,Klio
w Niemczech” (przyp. red. nauk.).

20



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

luteranskiego, kalwinskiego i katolickiego KoSciola w drugiej
potowie XVI w.22

Osobowo§¢ Karola V, zwlaszcza jego religijnoS¢, zostata
trwale uksztattowana jeszcze przed wystgpieniem Lutra i stad
zwrot ku konfesjonalizacji nie odcisnat na niej zadnego Sladu.
Cesarz nie miat zwyczaju bada¢ nieustannie swego sumienia,
tego, czy kroczy Sciezkg prawdziwej nauki. Nie odczuwal tez
wewnetrznego przymusu, aby publicznie wyznawac wiare,
obowigzku ,konfesji”, czyli dawania §wiadectwa i umacnia-
nia pewnosci co do czystoSci nauki i zycia. Dzielil go row-
nie gleboki dystans w stosunku do Lutra i innych bohateréw
reformacji, jak i do przywddcow kontrreformacji i wtadcow
epoki baroku. Dla nich, tak samo jak i dla ich przeciwni-
kow, potrzeba nieustannej religijnej autorefleksji i publicznej
confessio byla zrozumiata sama przez si¢. Wystarczy wspo-
mnie¢ prawnuka Karola V, Ferdynanda II, cesarza w latach
1619-1637, albo ksiecia elektora bawarskiego Maksymiliana,
ktory — jak wiadomo — swoja wieZ z NajSwigtsza Maryja Panna
ostentacyjnie potwierdzal wystawianiem formalnych doku-
mentdéw ustanawiajacych osobiste poddanie si¢ pod opieke
Matki Bozej, ktore podpisywat wiasna krwia.

Nowozytny subiektywizm byt z gruntu obcy religijnosci
Karola V, przez cate zycie pozostata ona ,,przedkonfesyjna”
(vorkonfessionell). Zdominowana przez tradycjonalizm, ktory
nie dopuscit do przemiany religijnoSci ani w duchu reforma-
cji, ani w duchu konfesjonalizmu wtaSciwego nowozytnemu,
trydenckiemu Kosciotowi katolickiemu?®.

2 Aktualne podsumowanie badaf nad procesem europejskiej konfesjonali-
zacji w: H. Schilling, Confessional Europe: Bureaucrats, La Bonne Police, Civiliza-
tions, w: Handbook of European history in the late Middle Ages, Renaissance and
Reformation 1400-1600, red. Th.A. Brady, H.A. Oberman, J.D. Tracy, t. 2, Leiden
1995, s. 641-671. O genezie i ksztalcie paradygmatu konfesjonalizacji zob. oba
przewodnie artykuly W. Reinharda i H. Schillinga w: Die Katholische Konfessiona-
lisierung. Wissenschaftliches Symposion der Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus
Catholicorum und des Vereins fiir Reformationsgeschichte 1993, red. W. Reinhard,
H. Schilling, Giitersloh—-Miinster 1995, s. 1-49 oraz 419-452. O nowej interpre-
tacji reformacji, w szerokiej, europejskiej, ponadwyznaniowej perspektywie zob.
H. Schilling, Reformation — Umbruch oder Gipfelpunkt eines Temps des Réformes?,
w: Die Friihe Reformation in Deutschland als Umbruch, red. B. Moeller, Giiters-
loh 1997 (Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte, 199), s. 13-34.

3 Die Katholische Konfessionalisierung..., s. 1-49 oraz 419-452.

21



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Probujac odtworzy¢ spdjny obraz tego rodzaju religijnosci,
ktora staje si¢ coraz bardziej obca naszym wyobrazeniom,
musimy go posktada¢ z rozproszonych i rzadkich $§wiadectw
samego Karola V wraz z pojedynczymi relacjami jego wspot-
czesnych o jego zyciu religijnym. Trzeba przy tym zauwazyc,
ze ,religii cesarza nie mozna rozpatrywac inaczej, jak przez
jego stosunek do reformy KoSciota, papiestwa i protestanty-
zmu”. Inaczej niz w poczytnych niegdy$ opisach, ktore bazo-
waly na dziewietnastowiecznych wyobrazeniach o osobowosci
cztowieka i nie uwzglednialy w stopniu dostatecznym praw-
dziwych realiow zycia monarchy na przetomie Sredniowie-
cza i epoki nowozytnej, dzisiejsze badania historyczne nad
biografia cesarza musza ukazywac ,,rozwdj osobowosci |...]
w szerokich ramach uwarunkowan politycznych oraz spolecz-
no-kulturowych”?,

Znamienne, ze szczegOlnie malo wiemy o roli, jakg odgry-
watla religia w dzieciecych latach Karola V — zbyt oczywista byta
wowczas religijna podstawa kazdego wychowania. Mozemy si¢
tylko domysla¢, z jakim typem religijnoSci zetknal si¢ mtody
Karol V na dworze swojej ciotki Malgorzaty w niderlandzkim
Mechelen. Jest pewne, ze decydujacy wplyw na wychowanie
Karola V mial wybitny teolog i humanista Adriaan Floren-
szoon Boeyens (1459-1523), ktory u schytku swego zycia na
kilka miesiecy objat tron §w. Piotra jako Hadrian VI. Mozna
zalozy¢, ze Adriaan zaszczepil swemu wychowankowi taka
religijno$¢, ktora sam wyznawal. A byta to surowa, skrupulatna
1 przysposobiona do humanistycznego sposobu zycia poboz-
nos¢, ktora rozprzestrzenila si¢ okoto 1500 r. w Burgundii
jako wyraz przelomu w uczuciowosci religijnej schytku $re-
dniowiecza i ktora rozkwitla w Srodowisku humanistéw oraz
devotio moderna lub braci wspolnego zycia. Pozostaje kwestia
sporng, w jakim stopniu Karol V sam czynnie przyjal ow reli-
gijny i wychowawczy fundament®. W kazdym razie wspot-
grata z tym nigdy niewerbalizowana przez niego stanowczosc,
z jaka zwalczal herezje, podobnie jak plany zorganizowania

2 Metodologiczne wskazowki zawiera otwierajacy nowe perspektywy ba-
dawcze artykut A. Kohlera w Neue deutsche Biographie, t. 11, Berlin 1977,
s. 191-211, zwt. s. 193.

> F. Seibt, Karl V. Der Kaiser..., s. 29.

22



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

soboru, przy ktdrych obstawal twardo wbrew oporom ze strony
Rzymu. Kiedy Karol V 7 marca 1522 r., po wyborze Adriaana
na papieza, wrdcit wspomnieniami do wspdlnie przed dwiema
dekadami spedzonego czasu na dworze w Mechelen, w kto-
rym ,,estant vostre escolier — wyrazajac nadzieje — que estant
le papat en votre main, et lempyre en la myenne est pour
faire par ensemble beaucop de bonnes et grandes choses”?,
to wypowiedziane wowczas stowa o wspolpracy politycznej
z papiestwem ujawnily takze przywigzanie do zasad, w kto-
rych byt wychowywany w dziecifistwie. W tym kontekscie na
wzmianke zastuguje takze wyznanie zawarte w mowie abdyka-
cyjnej wygtoszonej w Brukseli w 1556 r. W zasadzie pragnat on
—zwierzal si¢ cesarz obecnym hiszpanskim grandom — wycofac
si¢ ze Swiata i poswieci€ zycie w catosci Stuzbie Bozej. Jedynie
choroba matki oraz diugo trwajaca bezdzietnoS¢ jego brata
Ferdynanda sktonity go do zmiany zyciowych planow?’.

By¢ moze od wtasciwego wychowania, nad ktérym pie-
cze sprawowala ciotka Malgorzata, wazniejszy dla formacji
religijnej Karola V byl rycerski Zakon Ztotego Runa. Zato-
zony w 1429 r. przez ksigcia burgundzkiego Filipa Dobrego,
a naste¢pnie przejety i przeksztalcony przez Habsburgdw w ich
migdzynarodowy order domowy, byl typem poznosrednio-
wiecznego bractwa arystokratycznego, ktdrego znaczenie dla
zycia religijnego ich czlonkéw (na co wskazuja najnowsze
badania) bynajmniej nie ograniczalo si¢ — jak mniemat jeszcze
Karl Brandi — do nauki zachowywania si¢ ,,takze wobec Nie-
biafskiej Wladzy [...] w sposob dworny, ceremonialny i sto-
sowny”2. Jako rycerz Ztotego Runa, na ktorego pasowat go

% Correspondenz des Kaisers Karl V., t. 1-3, wyd. K. Lanz, Leipzig—Wien
1844-1846, tu t. 1, 5. 58-60.

27 Jednym z nielicznych biograféw, ktéry powaznie potraktowat to wyznanie,
jest Ferdinand Seibt (Karl V. Der Kaiser.., s. 218). Edycja mowy abdykacyjnej
w: J.K. Mayr, Die letzte Abdankung Karls V. (16. Jianner 1556), ,,Nachrichten von
der Gesellschaft der Wissenschaften zu Gottingen” 1931, s. 143-158, cyt. ze s. 156.

% K. Brandi, Kaiser Karl V..., s. 23. Nowe opracowania historii Zakonu Zto-
tego Runa to: Les chevaliers de l'ordre de la Toison d’or au XVe siecle: notices
bibliographiques, red. R. de Smedt, Frankfurt am Main 1994; Ch. de Terlinden,
Der Orden vom Goldenen Vlies, Wien 1970; G.G. Jones, The Order of the Golden
Fleece: form, function and evolution, 1430-1555, Ann Arbor, Mich. 1988. O za-
konach rycerskich ogolnie: A. Ranft, Adelsgesellschaften. Gruppenbildung und
Genossenschaft im spdtmittelalterlichen Reich, Gottingen 1994; Die geistlichen

23



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

ojciec, nim skonczyt rok zycia, Karol V wzrastal w religijnym
tradycjonalizmie. W zadnym wypadku nie byt to wszak tra-
dycjonalizm formalny czy objawiajacy si¢ w zastyglym geScie
dworskoSci i przyzwoitosci. W Srodowisku rycerzy Ztotego
Runa bardzo wczesnie zaszczepiona zostala pewna cecha,
ktora Karol V rozwinat w latach mtodzieficzych, spedzonych
w Hiszpanii, pod wptywem podobnej tradycji mentalne;j,
pielegnowanej w kregach tamtejszych zakonéw rycerskich,
naznaczonych idea rekonkwisty. Byta nig gotowos$¢ i zarliwe
pragnienie walki przeciw heretykom i fatszerzom czystej nauki
oraz za nieskazitelno$¢ chrzeScijanstwa. Z drugiej strony byto
nig przekonanie, ze owa walka moze prowadzic tylko do zwy-
cigstwa, poniewaz w jej trakcie Kosciot od wewnatrz zosta-
nie odnowiony i wzmocniony. Tak jak to dokonato si¢ juz
w Hiszpanii w §rodowisku arcybiskupa Francisco Jiméneza
de Cisneros?, a czego takze domagali si¢ w Niderlandach
humanisci i bracia wspolnego zycia.

Nadto trzeba jeszcze uwzglednic, ze istnienie poZnosre-
dniowiecznych zakondw rycerskich — na czele z Zakonem Zto-
tego Runa - bylo catkowicie zwigzane z wladca, jego dworem
i formujacym si¢ pafnstwem wczesnonowozytnym. Nadawato to
ich dziatalnosci, w tym takze stuzbie Kosciolowi, wybitnie poli-
tyczny charakter. Skutkowalo za§ swoistym przemieszaniem
Swiadomego tradycjonalizmu w podtrzymywaniu form zycia
1 wiary przodkow z aktywnym ksztaltowaniem, a nawet prze-
ksztalcaniem porzadku panstwowego i systemu wtadzy, czego
Karol, jak wszyscy Habsburgowie, nie rozgraniczal*®. Idea kru-
cjaty jako walki z niewiernymi byla immanentnym sktadnikiem
owej kultury rycerskiej. Tak ja pojmowat Maksymilian I, ktory
ze swoistym dialektycznym uzasadnieniem nazwany zostat

Ritterorden Europas, red. J. Fleckenstein, M. Hellmann, Sigmaringen 1980;
A.J.D. Boulton, The knights of the crown. The monarchical orders of knighthood
in later medieval Europe, 1325-1520, Woodbridge 1987.

»J. Garcia Oro, Cisneros y la reforma del clero espariol en tiempo de los
Reyes Catdlicos, Madrid 1971; P. Tarsicio de Azcona, La eleccion y reforma del
episcopado espariol en tiempo de los Reyes Catdlicos, Madrid 1960; A.M. Rouco-
-Varela, Staat und Kirche im Spanien des 16. Jahrhunderts, Miinchen 1965.

% Owa ,,pozorng sprzecznoscia” kultury szlacheckiej i rycerskiej w p6Znym
Sredniowieczu zajal si¢ takze W. Paravicini, Die ritterlich-hofische Kultur des
Mittelalters, Miinchen 1994, zwi. s. 108 n.

24



Karol V' i religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

,»ostatnim rycerzem™!, a w jeszcze wigkszym stopniu jego wnuk
Karol V, dla ktérego walka z Turkami, Maurami i protestanc-
kimi heretykami byly w réwnym stopniu obowiazkiem wiary
co obowigzkiem rycerskim. Wystarczy tu wspomnie¢ wezwanie
bojowe pod Miihlbergiem (,,Sw. Jerzy”) oraz portret Tycjana,
na ktorym Karol V zostat przedstawiony jako miles christianus.

Ostatecznie projekt politycznej i duchowej odnowy i prze-
budowy Swiata chrzedcijanskiego — a w konsekwencji catej
Europy — w ktory Karol V zaangazowat si¢ juz w latach mto-
dzienczych, zgadzat si¢ takze z koncepcja aktywnej w wymia-
rze politycznym religijnoSci. RoOwniez pewnosS¢ siebie, z jaka
Habsburg bez najmniejszej watpliwosci prowadzil przestu-
chanie Lutra w Wormacji w 1521 r., byta skutkiem owego
religijnego obiektywizmu i tradycjonalizmu, ktére od kolebki
staly sie dla niego niemal przyrodzone. Bynajmniej nie utom-
no$¢ sumienia lub niezrozumienie jego wskazowek, lecz wrecz
przeciwnie, plynaca z glebi jestestwa pewnosS¢ zadecydowata
o tym, ze miody wladca nawet przez sekunde nie musial si¢
zastanawia¢, czy Luter ma racje, czy jej nie ma. Sumienie
Karola V byto sumieniem ,,chrzescijanskich cesarzy szlachet-
nego narodu niemieckiego, katolickich krolow Hiszpanii,
arcyksigzat Austrii i ksigzat Burgundii”. Na nie powolat si¢
19 kwietnia 1521 r. w Wormacji, nakazujac rozpowszechnic
odpowiedZ na mowe-wyznanie Lutra z poprzedniego dnia.
Poniewaz idzie tu o pierwsze szczegbtowe wyrazenie swego
stosunku przez Karola V do reformacji i w ogole religii, warto
przytoczy¢ ten dokument w calosci:

,»Wiecie, ze wywodze sie od chrzeScijanskich cesarzy szla-
chetnego narodu niemieckiego, katolickich krolow Hiszpanii,
arcyksigzat Austrii, ksigzat Burgundii. Wszyscy oni pozosta-
wali do Smierci wiernymi synami rzymskiego Kosciota; zawsze
obroficami katolickiej wiary, §wigtych ceremonii, praw, wska-
zan i §wietych obrzadkdéw — na chwale Boza, dla pomnozenia
wiary i zbawienia dusz.

Powrdciwszy do Domu Ojca powierzyli nam jako dziedzictwo
na podstawie przyrodzonego prawa obowiazki rzeczonej Swigtej
wiary katolickiej, zycia zgodnie z nimi i Smierci za ich przykta-

31 Tamze.

25



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

dem —zgodnie z nimi zyliSmy az dotad 1 dzisiaj zyjemy umocnieni
Laska Bozg jako prawdziwi nasladowcy naszych przodkow.

Na tym gruncie stanowczo postanowitem utrzymac w mocy
wszystko, co moi rzeczeni przodkowie i ja sam az do tej chwili
utrzymywatem. Szczegolnie za$, co moi rzeczeni przodkowie
zarzadzili tak na soborze w Konstancji jak i na innych. Gdyz
jest pewne, ze sam jeden brat zakonny myli si¢ w swoich pogla-
dach, ktoére sprzeciwiaja si¢ catemu chrze$cijafistwu minio-
nych tysigca i wigcej lat oraz czasow wspotczesnym. Zgodnie
z tym zapatrywaniem cale rzeczone chrzeScijafistwo musialoby
zawsze trwaé w bledzie i trwaloby jeszcze dzisiaj.

Dlatego zdecydowalem si¢ w tej sprawie poruszy¢ wszystko:
moje krolestwa i wtadztwa, moich przyjaciol, moje ciato, moja
krew, moje zycie i moja dusze. Poniewaz byloby wielka sromota
dla mnie i dla was, szlachetny i stawny narodzie niemiecki, kto-
rego my na mocy przywileju i szczeg6lnego wyrdznienia powo-
taliSmy do obrony i opieki nad wiarg katolicka, gdyby w naszych
czasach nie sama herezja, lecz nawet podejrzenie o herezj¢ albo
pomniejszenie religii chrzedcijanskiej pozostalo po nas w ser-
cach ludzkich, na naszg i naszych nastepcdéw wieczng hanbe.

I po tym, jak ustyszeliSmy zawzieta odpowiedz, ktorej
Luter wczoraj udzielit w obecnosci nas wszystkich o$wiad-
czam, ze zaluje, iz tak dtugo 001qgalem si¢ z Wystqplenlem
przeciw rzeczonemu Lutrowi i jego falszywej nauce; i z calg
moca postanowitem, juz wigcej nie dawa¢ mu posluchama
Chciatbym raczej, azeby niezwlocznie zgodnie z brzmieniem
stow mandatu zostal odprowadzony pod eskorta, stosownie
do tekstu przyznanego mu wolnego glejtu, ale bez mozliwosci
gloszenia kazan i nauczania wsrod ludu swoich fatszywych
nauk, i bez wzbudzania niepokojéw wsrod ludu.

I, jak wyze] stwierdzitem, z cata mocy postanowitem wysta-
pi¢ przeciw niemu i przeciwstawi¢ si¢ jako zatwardzialemu
heretykowi.

Ja za$ prosze was, azebyscie w tej sprawie okazali si¢ dobrymi
chrzescijanami, abyScie postgpowali tak, jak mi obiecaliscie.

Napisano wtasnorecznie 19 IV 1521. Carolus™.

32 Deutsche Reichstagakten unter Kaiser V. Jiingere Reihe, t. 2, oprac. A. Wrede,
Gotha 1896, nowe wyd. 1962, nr 82, s. 594-596, dok. 82. Przedruk réwniez

26



Karol V i religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

Uderzajace jest przeciwienstwo do zdarzef z poprzedniego
dnia, opisanych na wstepie, ktdrych centralnym punktem byta
mowa Lutra. O ile wittenberski mnich skupit si¢ catkowicie na
swoim subiektywnym sumieniu i w nim znalazt bastion ,,zba-
wienia” oraz religijnej pewnosci siebie, ktorej odtad juz nigdy
nie podawal w watpliwos¢, o tyle pewny siebie mtody Habs-
burg argumentowal, opierajac si¢ na obiektywnej podstawie
instytucji i tradycji swego domu, ktora stawial na rOwni z prak-
tykowaniem wiary chrze$cijanskiej i jej obrony w przypadkach
wewnetrznego i zewnetrznego zagrozenia. Krotka mowa Lutra
stusznie zostala uznana za kluczowy tekst protestantyzmu?®.
W podobnym znaczeniu kluczowym tekstem jest pismo wia-
snore¢cznie zredagowane przez Habsburga. W przeciwienstwie
do mowy Lutra, ktora do dzisiaj przewodzi i towarzyszy prote-
stantyzmowi, sfowa cesarza — co charakterystyczne — sa inte-
resujace tylko w kontekscie jego osoby i polityki. Nowozytny
1 wspolczesny katolicyzm, ksztaltujacy si¢ w ramach pdzZniej-
szej konfesjonalizacji, stworzyt zupelnie inne kluczowe teksty.
To takze pokazuje, ze Karol V w swojej religijnosci, rowniez
W swoim Zyciu i w postgpowaniu, utrzymywal dystans w sto-
sunku do gruntownie przeobrazajacego si¢ §wiata, zwlaszcza
do nadchodzgcego nowozytnego konfesjonalizmu.

Czy jednak wykorzystamy w catoSci tre§¢ dokumentu
z 19 kwietnia 1521 r., jeSli uznamy go za wyraz tradycyjnej
wiary, i nadto rozwazymy, czy byt deklaracja osobistego wyzna-
nia wiary, czy raczej Swiadectwem opinii cesarza jako instytu-
cji? Karol V tego nie rozdzielal. Stanowilo to istote jego reli-
gijnoSci, wskutek czego — inaczej niz w przypadku religijnosci
Lutra Iub po stronie katolickiej Ignacego Loyoli* — zupetnie

w: A. Kohler, Quellen zur Geschichte Karls V., Darmstadt 1990, s. 74 n. Por. krytycz-
ne uwagi w: H. Wolter, Das Bekenntnis des Kaisers, w: Der Reichstag zu Worms von
1521, red. F. Reuter, Worms 1971, s. 222-236; H. Rabe, Karl V. und die deutschen Pro-
testanten, w: Karl V. Politik und politisches System..., s. 317-345, zwl. s. 3221 przyp. 11.

3 B. Moeller, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation, Gottingen
1988, s. 51.

3 H. Schilling, Am Anfang waren Luther, Loyola und Calvin — ein religions-
soziologisch-entwicklungsgeschichtlicher Vergleich, Antrittsvorlesung 7.7.1992 an
der Humboldt- Universitdt zu berlin, Berlin 1993 (Offentliche Vorlesungen, 6)
tenze, Luther, Loyola, Calvin..., s. 5-31 (pol. ttum.: Luter, Loyola i Kalwin...

s. 135-159).

27



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

nie byl w stanie przyja¢ paradygmatu nowozytnej religii. Typ
religijnoSci ukazany w Wormacji, zakorzeniony w urzedzie
cesarskim, w osobistym majestacie i prywatnej tradycji rodzin-
nego domu, stanowit catkowicie osobisty rys osobowosci Habs-
burga. W tym znaczeniu byl specyficzna, okreSlona danym
czasem i statusem ,,postawa sumienia”, podobnie jak postawa
Lutra, ktora ukazywata si¢ jako przeobrazajaca si¢ w postawe
powszechna. Cesarskie oSwiadczenie bylo zatem catkowicie
osobistym wyznaniem wiary, chociaz — a moze wlasnie dla-
tego — ze ukazalo ono trudny do przescignigcia tradycjona-
lizm. Za nim stala w takim samym stopniu indywidualistyczna
religijno$¢, odnoszaca si¢ do osoby wyznawcy, oraz sumienie
zatroskane zbawieniem duszy — wlasnej 1 innych — jak i fakt
zerwania wiezi z Rzymem przez Lutra i protestantow. Nadto
byt to czynny politycznie tradycjonalizm, postawa zrozumienia,
ze nie wszystko moze zosta¢ po staremu, jak wydawato si¢
jeszcze w 1520 r. Polityka koScielna musiata w swej istocie ulec
zmianie — stad rOwniez nigdy niezaniechane plany zwotania
soboru, a takze polityczny porzadek Swiata chrzeScijafiskiego —
stad tez i dalekosiezne projekty Karola V przebudowy Europy
i formowania terytoriow habsburskich.

Znajdziemy wyraziste potwierdzenie egzystencjalnej auten-
tycznoSci postawy religijnej wraz z jej sita, ukierunkowana na
polityke i ogdlne dzialanie, jesli dostrzezemy jednobrzmiacy
tematycznie tuk spinajacy abdykacyjng mowe wygloszona
w Brukseli 25 pazdziernika 1555 r. z deklaracja zlozong
w Wormacji w 1521 r. Je$li dwudziestojednoletni mtodzieniec
obwieszczal, ze do obrony czystoSci wiary przeciw luteran-
skiej herezji z niewzruszong zawzigtoScig zaangazuje ,,moje
cesarstwo i wladztwo, moich przyjacioél, moje cialo, moja
krew, moje zycie i moja dusze”, to piecdziesiecioszesciolatek
zmuszony byt juz uzna¢ swoja kleske. Mdgt jednak, a wszyscy
historycy to potwierdzaja, podkreSla¢ trwatos$¢ ponad trzydzie-
stoletniej dziatalnoSci i stalo$¢ wlasnej wiary: ,,Przeszkodzono
mi [...] osiagna¢ w pelni cel; wszelako z pomoca Boska nigdy
nie zaprzestalem przeciwstawiac si¢ moim wrogom i usitowaé
wypelni¢ powierzona mi misj¢ [!]”*. Byto to jedynie oficjalne

3 A. Kohler, Quellen zur Geschichte Karls V..., s. 466.

28



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

wykonanie postanowienia, ktore w glebi sumienia zapadto juz
trzy lata wezesniej 1 ktore bylo rowniez w petni wyrazem ujaw-
nionego juz w 1521 r. w Wormacji pewnego, wtasciwego dla
cesarza, typu indywidualnej religijnosci. Latem 1552 r., kiedy
Karol V schronit si¢ w Villach przed kolejnym powstaniem
protestanckich ksigzat pod wodza nowego elektora saskiego
Maurycego, poszto o uznanie artykulu wynegocjowanego
w maju w Pasawie z protestantami przez jego brata i krola
niemieckiego, Ferdynanda. Podczas dtugich rozmow, ktore
bracia prowadzili w Villach migdzy 8 i 10 lipca, cesarz — jak
kilka dni pozniej szczegdtowo pisal o tym do swojej siostry
Marii, przebywajacej w Brukseli — zdat sobie sprawe, ze Fer-
dynand byt w zasadzie gotdéw zawrze¢ trwaly pokdj z prote-
stantami i1 tym samym odstapi¢ od polityki prowadzonej przez
cesarza, a polegajacej na przedtuzaniu zawieranych czasowo
zawieszen broni (tresve). W zwiazku z tym obwiescit on, ze
w takim przypadku opusci Niemcy, aby umozliwi¢ mu spet-
nienie tego bez wspoludziatu cesarza. ,,Poniewaz wyznal mi,
ze w zgodzie ze swoim sumieniem moze to uczynié, podczas
gdy moje sumienie méwi co§ zupetnie innego. Oraz przeko-
nal mnie, ze w obliczu Boga i wobec §wiata jestem wolny od
winy i nie mozna mi niczego zarzuci¢, jednak mogtbym by¢
przyczyna, [...] ze wystapi mozliwosc, ze te sprawy na zawsze
pozostang niepoprawione, powinienem pozwoli¢ mu to uczy-
ni¢, bez osobistego wyrazenia zgody”*.

To i inne Swiadectwa z ostatnich lat Zycia cesarza® — chocby
formalne cofnigcie w marcu 1553 r. uktadu pasawskiego —
ukazuja spdjnos¢ i konsekwencje sposobu zycia i dzialania,
ktore mozna przyrownaé do wtaSciwych dla jego wormackiego
antagonisty, Marcina Lutra. Odnosi si¢ to takze do egzysten-
cjalnie ukierunkowanego w obu przypadkach sumienia. Moc

% Relacja wydana drukiem w: A. von Druffel, Briefe und Akten zur Geschich-
te des 16. Jahrhunderts, t. 1-4, Miinchen 1873-1896, tu t. 2, dok. 1658, s. 681-687,
zwl. s. 684. Gruntownie o uktadzie sil politycznych w tych miesiacach: H. Lutz,
Christianitas afflicta. Europa, das Reich und die pdpstliche Politik im Niedergang
der Hegemonie Kaiser Karls V. (1552-1556), Gottingen 1964, zwl. s. 88 n., tamze
réwniez niemiecki przekfad.

7 Edycje zrédet z wiedenskich archiwdw oprac. G. Turba, Beitrdge zur Ge-
schichte der Habsburger, cz. 3, ,,Archiv fir Osterreichische Geschichte” 90, 1901,
s. 287-312, zwt. s. 302, 308, 311.

29



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

kierujgca dziataniem sumienia w przypadku Lutra zostata
wzmocniona natychmiast po jego wystgpieniu w Wormacji.
W przeciwienstwie do tego sumienie cesarza i jego historyczne
znaczenie pozostaje jeszcze do odkrycia. Moze si¢ do tego
przyczynic historyczna reorientacja KoSciolow protestanckich,
przede wszystkim w Niemczech, ktore doszly niedawno do
przekonania, ,,ze to, co niektdrzy przedwczesnie uznali jako
wyznanie protoprotestanckie, tak samo moze by¢ okreslone
trafnie jako protokatolickie credo, co w demokratycznej
epoce jest zrozumiale, poniewaz przekonuje o tym bez uzycia
wielu stéw samo sumienie”.

W polowie lat 30. XVI w. Karol V swoja rzeczywista
polityke prowadzona migdzy Wormacja i Bruksela, przede
wszystkim w Rzeszy 1 wobec niemieckich protestantow, i tak
wcigz nieustannie podlegajaca fluktuacjom, byl zmuszony
dopasowywaé do zmieniajacej si¢ sytuacji politycznej. Stad
dawanie wolnej reki i czasowo ograniczone ustgpstwa, jesli
to byto konieczne, militarna i prawna bezwzglednos¢, jesli to
bylo mozliwe, a ostatecznie proba z 1547/1548 r. oktrojowa-
nia pokoju religijnego wedtug wtasnej koncepcji. ,,Zasadniczy
kierunek” lub strategia jego polityki koScielnej pozostawata
jednak niezmienna. Jak ukaze to jeszcze wyrazniej w nastep-
nym rozdziale, omawiajac rzeczywista polityke religijng w Rze-
szy i na dziedzicznych terytoriach Habsburgow, chodzito mu
o dwie sprawy: bezwarunkowe zadanie powrotu nowinkarzy
religijnych na fono KoSciola papieskiego i zaleczenie spowo-
dowanego przez nich rozdarcia w chrzeScijanstwie, a takze
o wlaczenie protestantOw w ten proces, czy to sejmie Rze-
szy, czy podczas religijnych negocjacji, czy tez na soborze
powszechnym.

Dla wiegkszosci jego protestanckich adwersarzy, podob-
nie jak dla wielu historykdw, jego polityka musiata jawic si¢
jako petna sprzeciwu, nieugigtosci czy wrecz dwulicowoSci.
Pewien pamflet Zwiazku Szmalkaldzkiego nazywat go wrecz
»rzeznikiem z Flandrii” (Metzger aus Flandern)®. Trzeba jed-

3% Relacja A. Baudler o szeregu tez w sprawie istoty sumienia i porzadku
prawnego: Evangelische Kirche Deutschlands — Kammer fiir dffentliche Verant-
wortung, ,,Frankfurter Allgemeine Zeitung”, 26 X 1997, nr 251, s. 6.

¥ Opublikowane w: A. Kohler, Quellen zur Geschichte Karls V.., s. 337-343.

30



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

nak postawi¢ pytanie, czy nie powinno si¢ tego zrozumiec
rowniez jako przejawu osobistego zmagania si¢, aby cesarz
i namiestnik Boga upadtym ,,dzieciom” wymierzy! sprawiedli-
woS¢ 1 pozostawil im na mocy wlasnej decyzji wciaz otwarta
droge powrotu? Bytaby to w kazdym razie postawa w pelni
odpowiadajaca idealom humanizmu i poboznoSci w duchu
devotio moderna z kregu jego burgundzkiej, wczesnej mto-
dosci. Jesli tak, tym wyraziSciej okazaloby sie, ze religijna
postawa Habsburga, co najmniej od potowy lat 20. XVI w.,
kiedy to protestantyzm — przynajmniej w Rzeszy — ur6st do
rangi samodzielne;j sily, stata si¢ nieprawdopodobnym ana-
chronizmem.

Ilekro¢ na nowo ocenia si¢ posuni¢cia Karola V w polityce,
w tym koScielnej, okazuje si¢, ze nigdy nie odstgpil on ani na
milimetr od swoich przekonan, ktorymi przesigkt za miodu
w Niderlandach i w Hiszpanii. To czynilo go coraz bardziej
niezdolnym mentalnie i duchowo do zrozumienia nowej reli-
gijnej sytuacji duchowej, ktora powstata w latach 20. XVI w.
i dostosowania do niej swego postgpowania. Nie byl w stanie
pojac, ze protestantom chodzito o samostanowienie w kwestii
tak tresci teologicznych, jak organizacji zycia koScielnego, i ze
z tej przyczyny wykluczali oni mozliwos¢ skruszonego powrotu
i podporzadkowania si¢ starym formom, jesli nawet matczyne
tono rzymskiego Kosciota zezwolifoby im na to. Ta falszywa
ocena bazowala na pozniej rowniez niemal nieosiggalnym po
stronie katolickiej zamknigciu, pewnoSci i zaufaniu do wia-
snego zycia religijnego i prywatnej poboznosci, ktora takze
dziS§ jest poSwiadczana protestancka powaga chrzeScijanina.
W 154711548 r. w Augsburgu, w szczytowym momencie swego
triumfu nad protestantami, kiedy to Tycjan na obu stynnych
portretach przedstawiajacych Karola V jako chrzeScijafiskiego
rycerza pod Miihlbergiem i jako meza stanu siedzgcego na
monarszym krzesle uchwycit rozpigto$¢ cesarskiego ,,maje-
statu” miedzy wojenna i rycerska aktywnoScia a kontemplacja

Takze w Niderlandach nazywano w tym czasie w kregach opozycji krwawe wyroki
inkwizycji ,,rzeznictwem”. Ogdlnie o propagandzie podczas wojny szmalkaldzkiej
wspdlczesnie zob. G. Vogler, Kurfiirst Johann Friedrich und Herzog Moritz. Pole-
mik in Liedern und Flugschriften wihrend des Schmalkaldischen Krieges 1546/47,
»Archiv fiir Reformationsgeschichte” 89, 1998.

31



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

meza stanu, wenecki posel Niccolo Mocenigo obserwowat
takze zycie religijne cesarza, w jednej z relacji dajac $wiadec-
two wtadzom Republiki o jego rytualnej poboznosci, skrupu-
latnie skupiajacej si¢ na symbolach i koScielnej tradyc;ji:

,»,O ile nie zagraza to racji stanu, cesarz okazuje si¢ nad-
zwyczaj sprawiedliwym suwerenem [...]. Jest on takze bar-
dzo religijny. Kazdego dnia wystuchuje dwoch mszy, jednej
za dusze cesarzowej, drugiej za wtasng. Przynajmniej sze$§é
razy w roku spowiada si¢ i przystepuje do komunii. Przy
tym jest on tak skupiony na modlitwie, ze trudno to doktad-
nie opisa¢: kiedy podczas przeprawy przez Labe zobaczyt
lezacy na brzegu polamany krucyfiks, zatrzymat si¢ i rzekt:
O Chryste, udziel mi taski, abym pomscit pohanbienie, ktore
Cig spotkato™.

Byta to bez watpienia poboznos¢ ukierunkowana na Sciste
wypeltnianie koScielnych przykazan. Wydaje si¢ wszakze wta-
Sciwie, jesli nie zaklasyfikuje si¢ jej zgodnie z uwarunkowana
biegiem wydarzen propaganda jego protestanckich przeciw-
nikow jako skostnialej, pustej lub pozbawionej osobistego
zaangazowania. Podobnie jak wspoOtczeSnie mamy zwyczaj
doktadnie odwrotnie ocenia¢ Lutra bynajmniej nie z perspek-
tywy dawnych koScielnych polemik. Powaga, z jaka Karol V
uczestniczyl w procesjach i starat si¢ o to, aby procesje na
Boze Cialo jako centralne wydarzenie roku koScielnego nie
wikta¢ w konfrontacje z protestantami*!, jego intensywne zycie
modlitewne, ale takze jego pragnienie, aby od czasu do czasu
wycofac si¢ w zacisze klasztoru i tam szuka¢ dialogu z Bogiem
1 wlasnym sumieniem — wszystko to mozemy pojmowac jako
wyraz indywidualnej i osobistej religijnosci, nawet jesli cesarz
byt przekonany, ze kroczy droga swoich przodkow i tradycji.

Witasciwe dla tego rodzaju poboznosci bylo to, ze az do
Smierci cesarz pozostawal w bliskich relacjach ze swoimi
spowiednikami. Zreszta — o ile mozemy to stwierdzi¢ — nie
przyznawal im zadnej mozliwoSci wywierania bezposSredniego
wplywu na polityke. Takze i w tym roznit sie Karol V — kato-

# Cyt. za: Charles Quint, Le mémorial des siecles, red. S. de Madariaga,
Paris 1969, s. 326-333.

# H. Scheible, Philipp Melanchthon, Miinchen 1997, s. 108, por. takze
s. 113.

32



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

lik epoki sprzed umacniania si¢ podziatdw wyznaniowych —
od barokowych wiadcéw epoki konfesjonalizacji, jak chocby
swego nastepcy na cesarskim tronie, Ferdynanda II, lub ksiecia
bawarskiego Maksymiliana, ktorych spowiednicy byli jedno-
czes$nie ich politycznymi doradcami*’. Owej nieubtaganej woli
utrzymywania dystansu w stosunku do ludzi najsciSlejszego
duchowego zaufania zawdzigczamy jednak bezcenne Zrodto,
ktére umozliwia pewien wglad w opieke duchowa, ktorej
cesarz szukal u swoich spowiednikéw. Jest ono dlatego tak
interesujace, ze dotyczy wprost spraw rozstrzygajacych dla
kwestii religijnej w Niemczech lat 1530-1532, kiedy toczyta
si¢ walka o augsburskie wyznanie wiary i o tzw. norymber-
skie odroczenie z 1532 r., rozumiane jako tymczasowy pokQj
religijny. Kiedy w 1529 r. Karol V podro6zowat z Hiszpanii do
Italii na koronacje cesarska, w jego orszaku znalazt si¢ Garcia
de Loaysa, biskup Osmy, od siedmiu lat spowiednik i religijny
zausznik. Z kolei jednak zanim Karol V wyruszyt z Bolonii
do Niemiec na zwotany w 1530 r. sejm Rzeszy, z niejasnych
powodow rozpuscit swoje najblizsze otoczenie. Kazal Garcii
de Loaysa wroci¢ do Rzymu, gdzie mial on reprezentowac
interesy cesarza przed papiezem i Kuria Rzymska jako spe-
cjalny wystannik. To rozstanie stato si¢ okazja do powstania
zbioru korespondencji, ktory objat okoto osiemdziesieciu
listow spowiednika do Karola V, pisanych mi¢dzy majem 1530
a listopadem 1532 r.

Garcia de Loaysa, ktorego pisma zostaly wydane®, naj-
czesSciej roztrzasal kwestie polityki koScielnej, politycznych
relacji z Kurig Rzymska i innymi europejskimi potggami, sytu-
acje w Italii oraz w Niemczech, a takze podobne problemy
codziennej polityki. Powotywatl si¢ takze wciaz na zwigzek
duchowej przyjazni i mito$¢ (,,la amistad fundada en provecho
espiritual”)*, aby owa duszpasterskg rozmowe umiesci¢ we

4 R. Bireley, Maximilian von Bayern, Adam Contzen S.J. und die Gegenrefor-
mation in Deutschland 1624-1635, Gottingen 1975; tenze, Religions and politics
in the age of the Coutterreformation. Emperor Ferdinand I1., William Lamormaini,
S.J., and the formation of imperial policy, Chapel Hill 1981.

* Briefe an Kaiser Karl V. geschrieben von seinem Beichtvater in den Jahren
1530-1532, red. G. Heine, Berlin 1848.

“ Tamze, list z 13 V 1530, s. 2, 347.

33



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

wlaSciwym kontekscie. Fragmenty korespondencji ukazuja, ze
Karol V rowniez w cichych i stanowczych momentach dialogu
ze swoim spowiednikiem nigdy nie pozbywat si¢ swego osobi-
stego majestatu i charakterystycznej dla urzedu cesarskiego
bliskosci z Bogiem. Obowiazywalo to takze wtedy, gdy spo-
wiednik udzielal mu upomnien dotyczacych obyczajow, porad
moralnych i teologicznych pouczen. Przeciwnie, tam, gdzie
najmniej obrazowo méwiono o winie i wystepku — chocby
przeciw przykazaniu umiarkowania w jedzeniu i piciu oraz
przeciw czystoSci seksualnej* — natychmiast w eschatolo-
gicznym jezyku z naciskiem zwracano uwage na szczegllne
religijne kwalifikacje cesarza jako instrumentu Boga w dziele
zbawienia. ,JJedynym wybawieniem dla calego chrzescijan-
stwa w tych czasach” (,en estos tempos es unica salud de
toda Criistianidad”) nazywa go Garcia de Loaysa w swoim
liScie z 1 wrze$nia 1531 r., zapewniajac kilka tygodni p&Zniej,
ze ,,cale wybawienie przepadioby, gdyby w tym czasie zabra-
kio Waszej Cesarskiej MoSci” (,,que le paresce que a no ser
vuestra imperial persona en estos tiempos que todo el bien
fuera perdido™)*.

Te deklaracje padly w czasie, kiedy w chrzeScijafnstwie po
sformulowaniu luteranskiego wyznania wiary na sejmie Rze-
szy 1 w nastepstwie tego po uformowaniu Zwigzku Szmal-
kaldzkiego, a takze wobec znowu zblizajacego si¢ zagroze-
nia ze strony Turkéw, w rzeczywistoSci wszystko zalezato od
zwierzchnika Rzeszy. Aby wiasciwie wypelni¢ to dziejowe
1 zbawienne zadanie, musialby on wprost zrzec si¢ rozkoszy
tego Swiata i znaleZ¢ oparcie duchowe w prawdziwej niebian-
skiej twierdzy, aby tym sposobem umocniony moc niestrudze-
nie pracowac dla uratowania catoSci Swiata chrzescijanskiego
(,,que con vuestro contino trabajo se salvase toda la republika
Cristiana”). Totez potrzebne bytoby nieustanne badanie duszy
i rozumu, a jeSliby cesarz przy tym popelnit przewinienie,
nie powinien zwlekac z pojSciem do spowiedzi i wyznaniem
Bogu grzechow ze smutkiem, spowiednikowi za$ ze wstydem

# Owa krytyka znajduje si¢ w listach 3, 21 i 48; tamze, s. 5n., 55 n., 159 n. i in.
% Listy z 1 IX 12 X 1531; tamze, s. 444, 160, wzglednie 451, 1169; podobny
list z 8 VI 1532; tamze, s. 500, 247.

34



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

(,,mi consejo cuando en vuestros pensamientos sentieredes
alguna culpa, no tarde v. Md. de allegarse a la confesion,
diciendo vuestro pecado a Dios con trisceza y al confesor
con verguenza”)*.

Znaczenie owych eschatologicznych uwarunkowan
dla religii oraz — szerzej pojmowanej — samoSwiadomosci
Karola V w zadnym wypadku nie zostalo wyczerpujaco zba-
dane. Wzmiankowane juz braki osobistych §wiadectw niemal
uniemozliwiajg szczegbtowa analize. Wszelako obojetne, czy
obecne jeszcze pod kazdym wzgledem na poczatku XVI w.
profetyczne wizje Joachima z Fiore byly dla Swiata mysSli
Karola V i jego otoczenia — jak ostatnio zostalo to przedsta-
wione z uzyciem godnych przemyslenia argumentow* — byly
wazne, czy tez raczej marginalne. Jest pewne, ze Karol V
z cala oczywistoscia byt przekonany, iz zostal wybrany przez
Boga i obdarzony misja. Jednak nigdy nie wyrazat tego za
pomoca wielkich siéw, typowych dla Sredniowiecznych lub
nowozytnych wizjonerow, lecz — jak w cytowanych fragmen-
tach jego wormackiego wyznania wiary lub brukselskiej mowy
abdykacyjnej — w duchu polityki realnej, trzezwo i lapidarnie,
ale i zarazem z tym mocniejszym wewnetrznym przekona-
niem. Jednocze$nie stabg strong tej eschatologicznej koncepcji
okazato si¢ zresztg znowu banalne myslenie w kategoriach
do-ut-des. Co Karol V w walce o pomysSInoS¢ chrzeScijanstwa
i przeciw herezji zainwestowal, ,,zostalo z nawigzka jeszcze
na tym Swiecie zwrocone, a wigc nie tylko w czci i powazaniu
naszej cesarskiej osoby, ale takze w kolejnych dukatach i §wia-
towym bogactwie” — tak Karol V sobie schlebial®.

Uwazna lektura listow Garcii de Loaysa daje nawet bezpo-
Sredni wglad w roZmowy podczas spowiedzi i duszpasterskie,
a tym samym w OW 1ntymny dlalog przed obliczem Boga, ktory
katolicyzm takze w swojej pdZniejszej, nowozytne], wtasciwej
dla epoki konfesjonalizacji formie, starat si¢ ukry¢ — takze
przed wScibstwem historykow. Stalo to w jaskrawym prze-
ciwiefistwie do kalwinizmu. Kalwinskie konsystorze i pre-

47 Tamze, s. 444, 160.

4 F. Seibt, Karl V. Der Kaiser..., s. 20-26.

4 Briefe an Kaiser Karl V..., list z dnia Wniebowstapienia 1530 r., s. 5-8;
s. 350-352, podobny list z 27 VI 1530, s. 107.

35



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

zbiterzy prowadzili bowiem najbardziej szczegétowe proto-
koly, a z postepkdw i grzechow cztowieczych czynili sprawe
publiczng. Garcia de Loaysa, ktory nieustannie uskarzat si¢
na oddalenie od cesarskiego dworu i mimo to, a moze wia-
Snie dlatego, dalej pragnal pozosta¢ spowiednikiem cesarza,
oddawat w swoich listach kilkakrotnie bezpoSrednie rozmowy
duszpasterskie, jakie mial zwyczaj prowadzi€ przez poprzednie
siedem lat w Hiszpanii: ,,Prowadzitbym — tak pisat w jednym
z pierwszych listow juz po rozstaniu — obszerne rozmowy
z Waszym Cesarskim Majestatem o tym samym, jak wtedy,
kledy Wy chodziliScie po Waszym p0k0]u tam i z powrotem,
a ja przy Was”. Albo mniej wigcej rok pdzniej, gdy stwierdzat:
,»2dybym teraz byl przy Was, nalegalbym i zmusit Was prosba,
zebyscie obecnie wigcej niz kiedykolwiek wczesniej, na dobro
Waszej duszy i ciala mieli baczenie, poniewaz nigdy dotad to
nie bylo tak konieczne, jak wtasnie teraz™.

Trzeba zacza¢ od tego, ze stosunek cesarza do pOzZniej-
szych spowiednikow, az do hieronimity Juana de Regla, ktory
towarzyszyt mu przy fozu Smierci w St. Yuste, byt podobny
— mianowicie nacechowany napi¢ciem migdzy nienaruszal-
nym cesarskim majestatem z jednej strony a ludzka bliskoScia
w trakcie dialogu przed obliczem Boga z drugie;j.

Spowiednicy i inni teolodzy z kregu dworu byli dla Karola V
wazni jeszcze z innego wzgledu, a mianowicie jako specjaliSci
w dziedzinie teologii (theologicis). Znawca biografii Karola V,
w szczegOlnosci jego polityki religijnej, zwrocil ostatnio uwage,
ze cesarz okazywal kompletny brak zainteresowania kwestiami
dogmatycznymi. Podczas dysput religijnych migdzy protestan-
tami i katolikami cesarz ,,nie byt zainteresowany, z jakiego
powodu sie godzono, tylko, ze w ogoéle si¢ godzono™!. Takze
to okazuje si¢ charakterystyczne dla religijno$ci Karola V.
W szczegotowych kwestiach dogmatycznych i og6lnie teolo-
gicznych pragnat on zasiggac opinii albo oddawac glos specja-
listom, jak podczas dysputy religijnej w Ratyzbonie w latach
1540-1541, kiedy radzit si¢ u swego spowiednika, azeby ,,dicer-
ner les poincts, qui sont de droit divin ou positiv”. A jedli ten

30 Tamze, list z 18 VII 1530, s. 21 iz 1 IX 1531, s. 160.
5t Karl V. Politik und politisches System..., s. 333.

36



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

glos okazywal si¢ nie do§¢ pomocny, szukat on koniecznego
upewnienia si¢ co do formalnego stanowiska Rzymu — ,,I’advis
du pape et de ses ministres”.

Czyzby ostatecznie byla to jeszcze jedna postawa religijna
stawiajaca litere prawa ponad wewnetrzne przezycie? Takie
przypuszczenie przekreSla zelazna konsekwencja, z jaka
w 1556 r. wladze i blask tego Swiata Karol V zostawit za soba,
wycofujac si¢ do odosobnienia w hiszpanskiej Estremadu-
rze. W wiejskiej willi, specjalnie dla niego dobudowanej do
klasztoru $w. Hieronima (San Jer6nimo de Yuste), skupiat si¢
odtad na poszukiwaniu rownowagi ducha i przygotowywaniu
si¢ — co Scisle odpowiadalo zyciu mnicha — do spotkania ze
swoim Boglem 1 Se;dnq Dzigki wielu relacjom i dokumentom
duzo wiemy o zyciu codziennym cesarskiego eremity, ktory po
wyborze na tron brata Ferdynanda pragnat by¢ tylko prywatnag
osoba — Don Carlosem?. Najbardziej wyrazista relacja — jako
Ze pisana wylacznie z potrzeby uwiecznienia obserwacji, a nie
oficjalnego zlecenia — wyszta spod pidra pewnego prostego
mnicha z klasztoru $w. Hieronima, ktory zostat zidentyfiko-
wany dopiero w ostatnim stuleciu®. Zostalo w niej dobrze
uchwycone, jak cesarski eremita catkowicie odsunat na bok
polityke i sprawy tego Swiata, aby poswigcac swoj czas, odmie-
rzany surowym rytmem dni, tygodni i lat, chwale Bozej i wia-
snemu zyciu duchowemu.

,PO oznajmieniu §wiatu, ze on nie po to wycofat si¢ do
St. Yuste, by zajmowac si¢ sprawami rzadzenia, lecz wrecz
przeciwnie, azeby poswieci€ si¢ swojemu wewnetrznemu
pokojowi, zbawieniu wiasnej duszy i Bogu, urzadzit on swoje
zycie i czas w sposob nastepujacy. Kazdego ranka, skoro tylko

2 Nuntiaturberichte aus Deutschland, cz. 1, t. 6, wyd. L. Cardouns, Berlin
1910, s. 319-321. W sprawie tychze orzeczen por. tez list Garcii de Loaysa
z 18 VII 1530; Briefe an Kaiser Karl V..., s. 357 n., zwl. 18 n.

3 Relation d’un religieux sur le séjour de Charles Quint au monastére de San
Jeronimo de Yuste, w: Charles Quint..., s. 371-413, zwl. s. 405. Podstawowa edycja
zrédet dotyczacych pobytu Karola V w St. Yuste: Retraite et mort de Charles
Quint au Monastére de Yuste, wyd. L.-P. Gachard, t. 1-3, Briissel 1854-1855.

34 Jako brat Hernando del Corral zidentyfikowany przez D. Sancheza Loro,
La inquietud postrimera; trdnsito ejemplar de Carlos V] desde la fastuosidad cor-
tesana de Bruselas al retiro monacal de Yuste, t. 1-3, Caceres 1957, tu t. 2; autor
postuzyt si¢ francuskim przektadem w: Charles Quint..., s. 387-392.

37



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

jego sypialnia zostala otwarta, wstepowat Juanelo, azeby ogar-
nac porzadek i nakreci€ zegar, ktory z rozkazu Jego Majestatu
stat na komodzie. Kiedy opuszczatl pomieszczenie, wchodzit
jego spowiednik Juan Regla, azeby pomodlic si¢ z Jego Maje-
statem. Po porannej modlitwie wstepowali balwierze i medycy
1 wraz z osobistym lekarzem Mathysem przeprowadzali
zabiegi, jakich wymagaly utomnosci Jego Majestatu. W mie-
dzyczasie wchodzili sekretarze wedtug ich zadan i starali si¢
o to, azeby o godzinie dziesiatej wszystko bylo zatatwione,
i aby wszyscy, ktOrzy otrzymali pozwolenie, mogli uczestni-
czy¢ w $niadaniu Jego Majestatu pod przewodnictwem petnia-
cego stuzbe szlachcica. W tym czasie Jego Majestat byt takze
ubierany 1 jeSli czynnoS¢ ta zostala zakonczona, sekretarze
konczyli takze positek i towarzyszyli Jego Majestatowi pod-
czas mszy, a ci, ktorzy ubierali Jego Majestat, udawali si¢ na
Sniadanie [...]. Podczas positku doktor Mathys i Guillelmo
Molineo [van Maele], obaj me¢zowie obyci i uczeni, prowa-
dzili rozmowy o zagadnieniach z dziedziny historii i wojny
[...]; czasem w trakcie positku Jego Majestat kazat ojcu
Juanowi Regla przynie$¢ sobie wydanie dziet §w. Bernarda
lub jakas inng dobrg ksiege, azeby jemu przy stole co§ z tego
przeczyta¢ na glos [...].

Aby czas wykorzystywac, a nie marnotrawi¢ w bezczynno-
Sci, Jego Majestat rozkazat siedem dni tygodnia podzieli¢ jak
nastepuje. W niedziele, Srody i piatki mialy by¢ gloszone homi-
lie, w pozostate dni czytane lekcje z Pisma Swietego. Homilie
byly gloszone przez stawnego kaznodzieje, brata Juana de
Arcolera z klasztoru Nuestra Senora de Prado w Valladolid,
pOzniejszego biskupa Wysp Kanaryjskich [...]; u jego boku stat
ojciec Francisco de Villalba z klasztoru w Zamora, uczestnik
wraz z arcybiskupem Granady soboru trydenckiego, ktory po
Smierci wiadcy zostal kaznodzieja Don Philippa. Wspierali go
takze dwaj ojcowie dominikanie, ktorzy byli w takim samym
stopniu uczeni, co pobozni. Pisma Swigtego nauczat ojciec Ber-
nadino de Salinas z klasztoru San Bartholomé, brat doktora
Belasco, sam za$ bedac doktorem uniwersytetu paryskiego.
Jego lekcje objaénialy List do Rzymian $w. Pawla. Kazania
i lekcje odbywaly si¢ o trzeciej godzmle popoiudmu Zakonnlcy
byli ubrani w habity i zachowywali si¢ powaznie i uroczyscie,

38



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

a Jego Majestat uczestniczyl w kazaniach i naukach z duza
regularnoscia [...]. Te pobozne ¢wiczenia wypelnialy mysli
i dusze Jego Majestatu i nie chciat on wystuchiwac o rzeczach,
ktore odwodzily go od zajmowania si¢ zbawieniem duszy
[...]- W Kklasztorze zgodnie ze wskazOwkami Jego Wysoko-
Sci dziennie czytano cztery msze: dwie za jego rodzicdw, za
krdla Don Philippa i jego malzonke Juang [...]; trzecia za
cesarzowg byta odprawiana z psalmami pokutnymi zawsze
0 Osmej rano [...]; czwarta byta odprawiana w jego osobistej
intencji [...]. Jego Majestat stuchat jej kazdego dnia, czasami
tylko byta przesuwana na p6zniejsza pore, jesli Jego Majestat
zle spal. Nadto w kazdy czwartek byta odprawiana Spiewana
msza Wieczerzy Panskiej, nieco mniej uroczysta niz w Swieto
Bozego Ciala, ale z duzg oprawa muzyczng. W tej uczestniczyt
w imieniu Jego Majestatu szlachcic Ogier, jesli Jego Majestat
nie mogt wstac o tej wezesnej godzinie |[...]. Taka pobozno§¢
byta witasciwoScia Domu Austriackiego i by¢ moze nikt nie
okazywal w tym czasie wigkszej czci Wieczerzy Panskiej niz
sam wiadca. Oprocz tych pieciu regularnych mszy nakazywat
on w ciggu dnia odprawiac jeszcze wiele 1nnych mszy; jedne
w intencji zdrowia i powodzenia jego syna; inne za otrzymane
taski, a dalsze jeszcze za zmartych krolow, papiezy i rycerzy
Zlotego Runa [...].

We wszystkie wazne Swicta Panskie, Najswietszej Maryi
Panny i Apostoléw Jego Majestat odbywat spowiedz i przy-
stepowat do Stolu Pafiskiego, nie wspominajgc innych [§wiat],
ktore obchodzit ze szczegblnie poboznym skupieniem. Cho-
ciaz dla niego Wieczerza Panska miala najwicksze znacze-
nie, Jego Majestat czcil, a wraz z nim jego stugi, nieustannie
i z wielkim oddaniem Apostola Mateusza, poniewaz w dniu
jego Swieta Nasz Pan obdarzyl go rozlicznymi faskami. Tego
dnia urodzit si¢ i dwakroc¢ byt koronowany, i tego dnia zwycie-
zyt on krola francuskiego Franciszka wraz z calym jego woj-
skiem pod bramami Pawii. Poza tym jego imi¢ brzmialo Karol
Mateusz, poniewaz tego dnia wlasnie przyszed! na Swiat. Za
zaszczyt, stawe i zwyciestwo, ktorymi Bog obdarzyt go w tym
dniu, obchodzit on to $wieto z wielka czcig. Tego dnia Jego
Majestat spowiadat si¢ i przystepowatl do btogostawionego
Stotu Pafiskiego™.

39



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Duchowos¢ 1 poboznoS¢ w ostatnich latach zycia, ktore
w swej istocie niewiele roznily si¢ od religijnosci z lat mto-
dzieficzych i dojrzatych, by¢ moze w jeszcze wigkszym stopniu
przybliza nam jeden wielki obraz Tycjana. Karol V w 1550 r.
polecil przenie$¢ go z Brukseli do St. Yuste, a nast¢pnie zapi-
sal w swoim testamencie tamtejszemu klasztorowi i przezna-
czyl do gtownego ottarza. Tres¢ ideowa tego obrazu, zatytu-
fowanego Gloria lub Sqgd Ostateczny, zostala zapewne Scisle
przedyskutowana z Karolem V, jesli w ogole nie zostata przez
niego bezposrednio nakreslona. Obraz przedstawia Karola V
w Smiertelnej lub pokutne] koszuli, kle;czqcego przed Tronem
Trojcy Swietej. Tuz za nim znalazly si¢ dwie zmarfe j ]uz najbliz-
sze mu kobiety —jego zona, cesarzowa Izabella oraz jego ciotka
1 wychowawczyni, Malgorzata Austriacka. Takze ta ostatnia
wizja malarska, ktorg Karol V miat w Hiszpanii codziennie
przed oczyma az do swojej Smierci, ukazywata przejSciowy
charakter jego poboznosci i osobistego umacniania w wierze.
To nie byl obraz dla ,,cztowieka najglebszej poboznosci $re-
dniowiecznej”, jak jeszcze okreslat jego z calg pewnoscig wielki
biograf Karl Brandi®. Réwniez nie jest on Zadnym zwiastunem
owych poteznych apoteoz z okresu baroku, na ktorych kazali
sie gloryfikowa¢ uformowani w duchu epoki konfesjonalizacji
katoliccy wtadcy z kofica XV1 iz XVII w. To byt dialog migdzy
czlowiekiem — Don Carlosem a jego Bogiem, bedacy wyrazem
ostatniego wgladu w sumienie, zresztag w formie Scisle zwig-
zanej z zasadami wiary katolickiej jego przodkow. Zwiazek
ten w niczym nie ostabiat gl@bl emanujqcego Z tego obrazu
osobistego uczucia religijnego zywionego przez chrzescijanina.
I o ile zasadne wydaje si¢ stwierdzenie, ze Karol V nie byt
ani humanista w pelnym tego stowa znaczeniu, ani pokornym
zwolennikiem devotio moderna®®, o tyle mozna przeciez na
ulubionym, bezposrednio przez niego zainspirowanym obrazie
TyC] ana Gloria zobaczy¢ zamykajacy si¢ krag, ktory u schytku
zycia zwraca si¢ ku gtownym zasadom wychowama religijnego
otrzymanego w miodosci od Adriana z Utrechtu i na dworze
swojej ciotki Matgorzaty w Mechelen. OczywiScie, nie chodzi

5 K. Brandi, Kaiser Karl V..., s. 537.
56 PodkreSla to kilkukrotnie F. Seibt, Karl V. Der Kaiser..., s. 29, 219.

40



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

tu o wychowanie w pelnej skromnoSci mieszczanskiej devotio
moderna, ktora rozkwitla w XV w. w malych i duzych miastach
Dolnej Burgundii, a raczej o bliska jej poboznos¢, przekracza-
jaca wszystkie granice stanowe i docierajgcg do istoty osobi-
stej, indywidualnej egzystencji kazdego chrze$cijanina, a wigc
takze cesarza, ku ktorej Karol V mdgt si¢ nawrdcié, skoro
tylko zlozyt korong, berto i szaty ziemskiej wiadzy i szykowat
sie, by stanac jako cztowiek w prostej Smiertelnej koszuli przed
obliczem Najwyzszego Sedziego.

Kolejna szczegdlna cecha ikonograficzna Glorii jeszcze
bardziej podkresla usytuowanie Karola V i jego wizji Nieba,
namalowanej przez Tycjana, migdzy Sredniowieczem a baro-
kowym Niebem zaludnionym przez rzesze Swietych. Dopiero
niedawno zwrdcono na to wyraznie uwagg: ,,Inaczej dziesiatki
podobnych przedstawien przed nim i jeszcze wiele po nim,
Niebo Tycjana nie ukazuje zadnych meczennikow i Swigtych,
zadnych dziewic i zalozycieli zakonow, takze zadnych papiezy
i cesarzy, poza Karolem V, jego zong i ciotka, to wszystko praw-
dopodobnie w oczekiwaniu powszechnego i osobistego Sadu
Ostatecznego. Jedynie patriarchowie i prorocy Starego Testa-
mentu wystepuja w otoczeniu rodziny cesarskiej. Jak wciaz na
nowo utwierdzat go dworski panegiryk, ktory powotywatl si¢ na
starozytne i wiecznie aktualne proroctwa cesarskie, Karol V
byl réwny wielkim postaciom Narodu Wybranego: Mojze-
szowi i Abrahamowi, Noemu, Dawidowi i Saulowi. Znalazt si¢
on zatem w kregu, ktory mial przed oczyma Augustyn okoto
400 r., czyli jeszcze przed uksztattowaniem si¢ Sredniowiecz-
nej tradycji. A zatem Niebo, w ktorym zostal umieszczony
Karol V, nie jest zadna miara Niebem Kosciota katolickiego.
Karol V klgczy wraz ze swoja rodzing — jeSli mozna tak rzec
— w zreformowanym Niebie, bez chwaly Swigtych Kosciota
rzymskokatolickiego. Luter i Kalwin mogliby razem z Karo-
lem V $piewaé w takim Niebie swoje Hosanna!”>’

Podobnie mozna powiedzie€ o rzeczywistej scenie Smierci
cesarza, ktora miata miejsce 21 wrzeSnia 1558 r. w St. Yuste.
Historii tej nie nalezy postrzega¢ w ujeciu dychotomicznym,
wiaSciwym dla epoki umacniania si¢ podzialow wyznaniowych:

57 Tamze, s. 212.

41



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

tu protestanci, tam katolicy. Co prawda podzialy konfesyjne
wtasnie w tych latach dotarty juz do bezposredniego otoczenia
cesarza, nie byly jednak w stanie wywrze¢ istotnego wplywu
na jego religijno$¢. Podobnie jak w latach aktywnej dziatalno-
Sci — wystarczy przywola¢ wspomniany juz epizod z krzyzem
podczas bitwy pod Miihlbergiem — takze w miesigcach kon-
templacji kierowal si¢ zarliwa poboznoscig chrystologiczna,
ktorej intensywno$¢ nawet jeszcze nasilita si¢ w St. Yuste®.
Takze rytualny przebieg umierania byt nacechowany jego chry-
stologiczna i pasy]nq poboznoScia, ktorej sita nie ustepowata
poboznosci Lutra i innych reformatoréw. Nawet jesli Karol V
nie odczuwal potrzeby radykalnego solus Christus, gdy Smier¢
zagladata mu w oczy, kazat podac¢ sobie krucyfiks, ktory juz
dwie dekady wczesniej ulzyt w godzinie Smierci zawsze bliskiej
jego sercu cesarzowej. Pocieche znalazl takze w stowach od
dawna wysoko cenionego przez siebie dominikanina, Don
Bartolomé Carranzy, arcybiskupa Toledo, ze Smier¢ Chrystusa
na krzyzu jest rozstrzygajacym Zrodlem taski*. Byl to przejaw
chrystologicznej poboznosci jeszcze sprzed konfesjonalizacji
katolicyzmu, ktéra dopiero w obliczu tego zjawiska nabrata

58 Por. relacj¢ anonimowego mnicha w: Charles Quint..., s. 398 n.

% Przede wszystkim dzigki procesowi inkwizycyjnemu wytoczonemu przeciw
arcybiskupowi Toledo dysponujemy obszerna, jesli nawet pelng sprzecznoSci
podstawa Zrodlowa, ktéra informuje nas doktadnie o scenie §Smierci Karola V.
Centralng role krucyfiksu potwierdzaja wszyscy naoczni $wiadkowie. Spornym
pozostaje, co dokladnie cesarzowi powiedzial Carranza. Szczegélowo na ten te-
mat M. Mignet, Charles Quint. Son abdication, son séjour et sa mort au monastere
de Yuste, Paris 1854. Dopiero niedawno proces inkwizycyjny Carranzy zostal
doktadnie opracowany przez José Ignacio Tellechea Idigorasa, ktdry przedsta-
wil obszerng edycje Zrodlowa: Fray Bartolomé Carranza, Documentos histori-
cos, t. 1-6, Madrid 1962-1981 (Archivo documental espanol) oraz szczegdlowa
bibliografie: J.I. Tellechea Idigoras, Bartolomé Carranza. Mis treinta arios de
investigacion, Salamanca 1984. O wielu opisach procesu por. przede wszystkim
tenze, Tiempos recios. Inquisicion y heterodoxias, Salamanca 1977, a takze niem.
opracowanie: tenze, Der Prozef; gegen Bartolomé Carranza, w: Ketzerverfolgung:
im 16. und frithen 17. Jahrhundert, red. S. Seidel Menchi, Wiesbaden 1992, s. 87—
—-102. Nowe $wiatto mogloby rzuci¢ szeroko ujete metodologicznie i teoretycznie
interdyscyplinarne studium poréwnawcze katolickiej i protestanckiej pobozno-
§ci chrystologicznej, ktore uwzgledniloby faze konfesjonalizacji. Jak wiadomo,
kult Krzyza (poboznos¢ pasyjna) znalazt si¢ w centrum poboznosci odnowione;j
przez Ignacego Loyolg i jego zakon jezuitow; wspaniale udokumentowana seria
przedstawien pasyjnych z XVI w. zostata zgromadzona na wystawie i w katalogu:
Rom in Bayern. Kunst und Spiritualitit der ersten Jesuiten, red. R. Baumstark,
Miinchen 1997, s. 434-463.

42



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

posmaku skandalu. Don Luis de Avila, biograf i panegirysta
Karola V, ktory towarzyszyt mu réwniez przy tozu $mierci,
wezwal zakonnika z klasztoru §w. Hieronima i cesarskiego
kaznodziej¢, Francisco de Villalba, aby udzielil on umiera-
jacemu katolickiej pociechy, wolnej od dwuznacznosci stow
Carranzy i chronigcej cesarza przed skalaniem herezja. Dla-
tego tez Villalba uzupetnit powotanie si¢ na laske ptynaca
ze Smierci — ofiary Chrystusa, powolaniem si¢ na taske za
posSrednictwem $wietych. Obecny rOwniez na miejscu cesar-
ski spowiednik Juan de Regla poszed! jeszcze dalej i wska-
zal inkwizycji Carranze jako zwolennika luterafskiej nauki
o usprawiedliwieniu®.

Takze historycy widza chetnie w tej scenie umierania dra-
matyczna konfrontacje ,le deux doctrines qui divisaient le
siecle”!. Sam za$ cesarz przeciwnie — jak ukaze to roztrzgsana
nizej jego praktyczna polityka koScielna w Hiszpanii — trwajac
w swoim religijnym tradycjonalizmie, nie dostrzegatl koniecz-
nosci precyzyjnego zdefiniowania poboznosci chrystologicznej
i kultu Swigtych oraz ich zdecydowanego rozgraniczenia, cho-
ciaz jeszcze krotko przed $miercia zadatl energicznego przeciw-
dzialania kietkowaniu heretyckich nauk. Z aprobata wystuchat
obu: powolania si¢ na taske¢ Boza, skuteczng przez ofiare-
-Smieré Chrystusa, zmazujaca wszystkie grzechy, jak réwniez
odestanie do Swietych jako skarbnicy task i stad wynikajaca
mozliwos¢ wspoldzialania cztowieka w jego zbawieniu. W tym
zespoleniu, jeszcze nierozdzielonym przez konfesjonalizacje
i uznanym za nieprawomyslne®, cztowiek i cesarz w obliczu

0 Szczegdlowo na ten temat sprawozdanie w archiwum inkwizycji przed-
stawiajgce zeznania Swiadkow w slynnej historii hiszpafskiej inkwizycji piora
niegdysiejszego generalnego sekretarza i archiwisty Juana Antonio Llorente
(1756-1823) w wykorzystanym przeze mnie angielskim przektadzie francuskiego
oryginalu z lat 1817-1818, zob. The history of the Inquisition of Spain, London
1826, s. 171-179. Por. takze nowe wydanie J.A. Llorente, A critical history of
the Inquisition of Spain, Williamstown, Mass. 1967, z pouczajacym wst¢pem
Gabriela H. Lovetta. O Carranzy i jego Srodowisku ostatnio takze szereg studiow
J.I. Tellechea Idigorasa (por. przyp. 59).

o M. Mignet, Charles Quint..., s. 436.

©2 Jest rzeczg charakterystyczna, ze wprawdzie nie sam cesarz, jak czasem
wspominaja historycy, lecz jego zaufani teolodzy bezpoSrednio po jego $mierci
byli oskarzani przed inkwizycja przez zwolennikow radykalnie konfesjonalizuja-
cego si¢ katolicyzmu. Szczeg6towo o tym J.A. Llorente, The history..., s. 171-179.

43



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Smierci znalazl ukojenie duszy, o ktorym pisali, pelni zdzi-
wienia: sklaniajacy si¢ ku protestantyzmowi arcybiskup, a ku
konfesjonalizmowi — jego przeciwnik.

III. Polityka koScielna w krajach dziedzicznych
Habsburgow

Osobiste i subiektywne przywiazanie Karola V do religii
przodkéw odpowiadato politycznej i obiektywnej presji, aby
wszystkimi Srodkami przeciwstawic si¢ podzialom duchowym
i politycznym w Swiecie chrzeScijafiskim. Z jednej strony
owe polityczne i obiektywne przywigzanie bylo nastepstwem
posiadania rozlegtego kompleksu krajow habsburskich, ktore
rozciagaly si¢ w catej Europie i wymagaly takze duchowych
narzedzi, aby wielo$¢ tradycji prawnych i kulturowych oraz roz-
bieznych sit politycznych zespala¢ wspolna wladza. Z drugiej
strony wynikaly one z wcze$nie juz uksztaltowanego programu
wladzy cesarskiej, ukierunkowanego trwale na zunifikowang
katolicko$¢ chrzescijanstwa, ktory byl niemozliwy do osig-
gnigcia bez utrzymania przez Habsburgéw supremacji wsrod
panstw we wczesnonowozytnej Europie oraz zachowania ich
uniwersalnego auctoritas w Swiecie chrzeScijanskim.

Karol V, realizujac polityke religijng, nieustannie miat na
wzgledzie, ze —jak sam to ujat w instrukgcji dla sejmu augsbur-
skiego w 1555 r. — ,,naturalna jednoS¢ religii [ .. .] nie rozpoSciera
sie oddzielnie w tej czy innej prowincji, lecz ogdlnie w calym
chrzedcijanstwie”®. Na tym bez watpienia zasadzat si¢ daleko-
siezny cel uwolnienia chrzeScijanstwa od wszelkiej ,,herezji”,
ale takze 1 przeprowadzenia pilnie potrzebnej reformy dla
ocalenia powszechnego, katolickiego Kosciota. Liczne trud-
noSci, powstate tak w Rzeszy, jak i ze strony papiestwa oraz
Francji, zmusity Karola V do skupienia si¢ na poszczegolnych
»prowincjach”, a mianowicie na wlasnych i swojej dynastii
krajach, w ktorych posiadal jako wladca wystarczajace wplywy
dla realizacji dwoch przedsiewzig¢: wyplenienia herezji oraz
pobudzenia reformy w lokalnym Kosciele. Stad wydaje si¢

% A. Kohler, Quellen zur Geschichte Karls V..., s. 437.

44



Karol V' i religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

rzecza sluszna rozdzieli¢ oba obszary polityki koScielnej i roz-
patrzy¢ je po kolei.

Jesli zatem jednym spojrzeniem obejmiemy kraje habsbur-
skie, dostrzezemy takze tam rdznice niezalezne od wtasciwej
woli monarchy. Odnosito si¢ to nie tylko do 6wczesnych ram
ustrojowych, prawnych i politycznych, w ktorych rozgrywata
si¢ aktualna monarsza polityka koScielna, ale takze do poto-
zenia instytucjonalnego, organizacyjnego i religijnego, w jakim
znalazly si¢ okoto 1520 r. partykularne KoScioty w tych kra-
jach. Odpowiednio rézne byly sposoby, a takze i osiagnigcia
polityki religijnej i koScielnej prowadzonej przez Habsburgow.
Ukazuje to sugestywnie przyklad Hiszpanii i Niderlandow,
bedacych konglomeratem bardzo r6znorodnych pod wzgle-
dem systemu wladzy prowingji, czy ewentualnie krajow koron-
nych, ktore byty Karolowi V osobiscie najblizsze i w ktorych
przede wszystkim jego polityka, tak w sprawach Swieckich, jak
i koScielnych, miata okazac si¢ skuteczna. Oczywiscie Karol V
mial na uwadze takze wtoskie posiadioSci. Przede wszystkim
w Neapolu i Mediolanie wywieral decydujacy wplyw na nomi-
nacje biskupow, a nawet duchownych Sredniej i nizszej rangi.
Z reguly stanowif on tam §wiecka, a nie religijng wiadze, ktora
wystepowala przeciw heretykom. Owa stanowcza polityka
Karola V oraz jego namiestnikOw gwarantowata pozostanie
przy rzymskim katolicyzmie. W Mediolanie utorowala ona
droge do wewnetrznej odnowy Kosciota katolickiego, ktora
w osobie mediolafiskiego arcybiskupa Karola Boromeusza
(w latach 1560-1584) miala z pewnoScig najwazniejszego obok
Hiszpana Ignacego Loyoli oredownika®. Wloskie posiadtosci
Habsburgoéw funkcjonowaly jednak w szczeg6lnych warun-

% Por. o tym ogdlnie M. Venard, Italien, w: Die Zeit der Konfessionen (1530-
-1620/30), red. M. Venard, Freiburg-Basel-Wien 1992 (Die Geschichte des
Christentums. Religion — Politik — Kultur, 8), (oryg.: Le temps des confessions,
Paris 1992), s. 573-617; San Carlo Borromeo. Catholic reform and ecclesiastical
politics in the second half of the sixteenth century, red. J.M. Headley, J.B. Tomaro,
Washington 1988. O wloskim protestantyzmie podstawowe dzi§ opracowanie to:
S. Seidel Menchi, Erasmus als Ketzer. Reformation und Inquisition in Italien des
16. Jahrhunderts, Leiden 1983. Wyzej wymienione pozycje zawieraja obszerna
bibliografi¢ obejmujaca takze intensywnie prowadzone w ostatnich latach wto-
skie badania nad uwarunkowaniami i przebiegiem katolickiej konfesjonalizacji,
przede wszystkim w Mediolanie.

45



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

kach, poniewaz bezpoSrednie polityczne i koScielne wplywy
Rzymu byly tu silniejsze niz w jakichkolwiek innej czeSci habs-
burskiego wiadztwa.

Podobnie rzecz si¢ miata z habsburskimi terytoriami
w potudniowo-zachodnich i poludniowo-wschodnich Niem-
czech. Panowat tam — takze w Czechach i czgSci Wegier, ktora
unikneta panowania tureckiego — brat Karola V, Ferdynand,
kt()ry prowadzit, zwlaszcza w ostatnich dziesiecioleciach,
inng, bardziej elastycznq pohtykc; niz cesarz. Wynikalo to
z odmiennej postawy zyciowej. A w jeszcze wigkszym stopniu
byto nastgpstwem szczegdlnych warunkow politycznych, ktore
panowaly na potudniowym wschodzie Niemiec. Poniewaz —
w omawianych okolicznoSciach jest to wazne — specyficzne
problemy Rzeszy Niemieckiej oraz stale zagrozenie ze strony
Turkéw wymagato na tych terenach od habsburskiej polityki
wszechstronnej przezornosci, w tym takze i przede wszyst-
kim na plaszczyZnie wyznaniowej i koScielnej. Z tej przyczyny
w Austrii protestanci uzyskali dla siebie obszar swobod, kto-
rych nigdzie indziej Karol V nie byl sktonny im przyznac®.

Wydaje si¢ zatem stuszne skoncentrowanie nast¢pnie uwagi
na Hiszpanii i Niderlandach. Oba kraje przezyly juz pod koniec
XV w. przebudzenie poboznosci wraz z religijno-koScielnymi
formami zycia spotecznego i ogolna odnowa Kosciota. Zade-
cydowato to zasadniczo o prowadzonym w latach 1520-1521
sporze z Lutrem, a jednoczeS$nie wyznaczylo pole dziatal-
nosci habsburskiej polityki koScielnej wymierzonej w prote-
stantow. Poniewaz jednak konkretne uwarunkowania spo-
teczne, prawne i kulturowe w rzeczywistoSci byty odmienne,
spor z Lutrem przybral inng forme¢ w Hiszpanii, inng za$§
w Niderlandach. To samo odnosito si¢ do oddziatywania na
zycie religijne jednostki lub na formacj¢ i ustrdj lokalnego
Kosciota. Z tej przyczyny rozne byly tez w Hiszpanii i w Nider-
landach szanse realizacji dwoch gtéwnych celow habsburskiej
polityki koScielnej: z jednej strony izolacji heretyckiej pestis

% Szybka orientacj¢ w gtéwnych zarysach umozliwiaja odpowiednie przy-
czynki Heinza Noflatschera, Karla Amona, Waltera Zieglera i Franza Machilka
w: Die Territorien des Reiches im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisie-
rung. Land und Konfession 1500-1650, red. A. Schindling, W. Ziegler, t. 1: Der
Siidosten, wyd. 2, Miinster 1989, s. 86-152.

46



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

Germaniae, jak wkrotce — zwlaszcza w Hiszpanii — zacznie
by¢ okreslany protestantyzm, z drugiej za§ — odnowa Kosciota
z zachowaniem katolickiej ortodoks;ji.

Na Potwyspie Iberyjskim juz tylko dzigki samemu geogra-
ficznemu oddaleniu nieporéwnanie fatwiej bylo wyeliminowaé
oddziatywanie Lutra i jego pism niz w prowincjach niderlandz-
kich, ktore sasiadowaly z Niemcami, a co wigcej w znacznej
czeSci nalezaly do Cesarstwa Rzymskiego. By¢ moze jeszcze
wazniejszy byt fakt, ze w iberyjskiej monarchii powstatl juz
przedreformacyjny katolicyzm reformowany, ktory istotnie
utatwit Karolowi V przeprowadzenie wewnetrznej i zewnetrz-
nej konsolidacji pafistwowego KoSciota w Hiszpanii, w kazdym
razie w pordwnaniu z reszta Europy®.

W toku poznosSredniowiecznego procesu formowania
si¢ zunifikowanej monarchii hiszpanskiej oraz lokalnego
Kosciota, ale takze — i przede wszystkim — w okresie rekon-
kwisty, postepowala rownoczeSnie wojna o ksztalt panstwa
i krucjata przeciw heterodoksji, a Hiszpania przezywata co$ na
ksztatt reformacji przed reformacja i konfesjonalizacji przed
konfesjonalizacja.

Na Potwyspie Iberyjskim na dobrej drodze byta realizacja
spolecznej i duchowo-moralnej reformy duchowienstwa, tak
zakonnego, jak §wieckiego, a wiec tych pdZnosSredniowiecznych
dazefn do odnowy, ktore w wigkszoSci krajow europejskich
ugrzezly w bagnie sprzecznych interesow. Pafistwo i Ko$ciot
wspoOlpracowaly juz przy tym w sposob, jaki w pozostatej czesci
Europie stanie si¢ norma dopiero w procesie konfesjonalizacji

% Zob. na ten temat ogélnie A. Milhou, Die Iberische Halbinsel Spanien,
w: Die Zeit der Konfessionen..., s. 662-725; A.M. Rouco-Varela, Staat und Kirche
im Spanien des 16. und 17. Jahrhundert, w: Handbuch der europdischen Geschich-
te, t. 3, red. Th. Schieder, Stuttgart 1971, s. 581-662; P. Chaunu, L Espagne de
Charles Quint, t. 1-2, Paris 1973, zwl. t. 2, s. 465-562; A.W. Lovett, Early Habs-
burg Spain, 1517-1598, Oxford 1986; E.H.J. Schifer, Beitrige zur Geschichte
des spanishcen Protestantismus und der Inquisition im 16. Jahrhundert, t. 1-3,
Giitersloh 1902; E. Bohmer, Spanish reformers of two centuries from 1520. Their
lives and writings according to Benjamin B. Wiffen's plan and with the use of his
materials, t. 1-3 (Bibliotheca Wiffeniana), Strassburg 1874-1904; J.E. Longhurst,
Luther in Spain 1520 to 1540, ,Proceedings of the American Philosophical So-
ciety” 103, 1959, s. 66-93; A.G. Kinder, Cassidoro de Reina, Spanish reformer,
London 1975; H. Kamen, Toleration and dissent in 16th century Spain. The
alternative tradition, ,Sixteenth Century Journal” 19, 1988, s. 3-23.

47



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

od potowy XVI w. Mniej wiecej wtedy katoliccy krolowie prze-
forsowali powszechne prawo do wizytacji i mianowani przez
monarchi¢ wizytatorzy podczas podrdzy po kraju napotykali
duchownych, ktorzy, niezaleznie od istniejacej — podobnie jak
w innych miejscach Europy — takze na Potwyspie Iberyjskim
opozycji, zdumiewajaco chetnie przyjmowali koScielne i reli-
gijne reformy. Odnosito si¢ to przede wszystkim do ducho-
wienstwa zakonnego, zwlaszcza do zakonu hieronimitow
— zalozonego w 1373 r. jako reformatorski zakon i posiada-
jacego w XVIw. 49 konwentow rozsianych w catym kraju — lub
do reformatorskich grup wsrod hiszpanskich benedyktynow.
W tych Srodowiskach nast¢pnie szybko zostata przyswojona
nowa duchowo$¢ — niderlandzka devotio moderna.

Polityczny przywoddca reformatorow, Francisco Jiménez
de Cisneros (1436-1517), arcybiskup Toledo, od 1507 r.
Wielki Inkwizytor, spowiednik krolowej i namiestnik Kastylii
(1516-1517), jeden z najbardziej wptywowych ludzi na dwo-
rze monarszym, chional chciwie nowe idee religijne o cha-
rakterze reformatorskim i mistycznym, plynace z zagranicy.
W szczegolnosci idee Girolamy Savonaroli, Katarzyny ze Sieny
i Erazma z Rotterdamu. Drukowanie ksigzek przyczyniato
si¢ do szybkiego rozprzestrzeniania si¢ ich pism, tak samo
jak podobnie usposobionych autoréw hiszpanskich. W Alcala
w 1508 1. Jiménez zalozyt niebawem stawny uniwersytet, na
ktorym wzieciem cieszyla si¢ via moderna humanistow i na
ktorym za sprawa arcybiskupa przygotowywano wydanie dru-
kiem Biblii w czterech oryginalnych jezykach, a prace nad tym
zakoficzono w 1522 r. Ow intelektualny i duchowy podktad
uczynit Hiszpani¢ okoto 1530 r. europejska ostoja podziwu
i naSladownictwa Erazma z Rotterdamu oraz jego humani-
stycznego ideatu KoSciofa oraz poboznosci®.

Owe duchowe i teologiczne przebudzenie czyni na pierwszy
rzut oka zrozumialym zdumiewajacy fakt, ze wsrod katolic-
kich teologdw, z ktérymi niemieccy protestanci mogli naj-
predzej prowadzi¢ solidne dysputy, wcigz zawsze znajdowali

7 M. Bataillon, Erasmo y Espania, Madrid 1991; wzorcowo dla badan nad
zestawieniem koncepcji Erazma i protestantyzmu jako ogoélnoeuropejskiego
fenomenu zob. S. Seidel Menchi, Erasmus als Ketzer...

48



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

si¢ Hiszpanie®. Przede wszystkim jednak ze wzgledu na sto-
sunkowo dobrag wspolprace miedzy wladza monarsza i kie-
rownictwem KoS$ciota w Hiszpanii Karol V mdgt od samego
poczatku oprzec si¢ na duchowienstwie, ktore gorowato nad
klerem innych krajow religijno-reformatorskim zapalem,
obyczajami i wyksztalceniem. Nadto Kosciot w Hiszpanii
wyprzedzal inne KoScioly w Europie rowniez pod wzgledem
organizacyjnym, jako Kosciot krolewski i pafnstwowy. Rozw(j
przebiegal dwutorowo — przez bezpoSrednie wspotdziatanie
z samym duchowienstwem, po raz pierwszy juz w 1478 r. na
krajowym synodzie odbytym w Sewilli, a takze przez wspol-
prace z papiestwem, w wyniku czego konflikty zostaly zaze-
gnane w zarodku, a personalna zwierzchno§¢ nad hiszpanskim
Kosciolem w jeszcze wigkszym stopniu przeszta na Koroneg.
To wszystko wzmocnito lokalng instytucje koScielna, uodpor-
niajac ja przeciw wszelkiego rodzaju herezji. Karol V mogt
polegac na lojalnosci duchowienstwa, nie tylko w sprawach
wewnetrznych, w stosunku do wiasnych poddanych, ale takze
w polityce zagranicznej, w razie koniecznosci nawet w kon-
taktach z papiestwem. Przede wszystkim jednak monarcha
mogt dzigki inkwizycji postugiwaé si¢ instrumentem, jakim
nie dysponowal w zadnym innym, rzadzonym przez siebie
kraju. Utworzona na poczatku XV w. przez poprzednikow
Karola V inkwizycja w zadnym razie nie byta koScielna, lecz
panfstwowa instytucja, ktora jako pierwszy nowozytny organ
wtadzy publicznej obejmowata wszystkie czedci hiszpanskiej
monarchii. W latach 20. XVI w. inkwizytorzy tym zarliwiej
wzieli sie do pracy, ze ich dziatalnoS¢ byla zagrozona. Bowiem
pierwotnym zadaniem bylo uwolnienie Hiszpanii od jedynie
powierzchownie schrystianizowanych muzulmandw i Zydow,
co w znacznym stopniu zostato juz wypetnione. Tymczasem
gdy z powodu wystgpienia Lutra czysto$¢ wiary zaczeta byé
Znowu zagrozona, tym razem w tfonie samego chrze$cijafistwa,
hiszpanska inkwizycja znalazta nowe pole do dzialania, gwa-
rantujace wieloletnia, nie tylko personalng i instytucjonalng

% Dotyczy to przede wszystkim Melanchtona i sejmu Rzeszy w Augsburgu
w 1530 r. Por. H. Scheible, Philipp Melanchthon..., s. 110 n.; 1. New, Die spanische
Inquisition und die Lutheraner im 16. Jahrhundert, ,,Archiv fir Reformations-
geschichte” 90, 1999, s. 289-320.

49



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

stabilizacje, ale przede wszystkim takze rosngce znaczenie
i niemal nieograniczong wtadzg.

Tak wiec jako pierwsza przeciwko Lutrowi hiszpanscy kro-
lowie wystawili inkwizycje. Kiedy w kwietniu 1521 r. fala dziet
Lutra, ktora wowczas zalata cala Europe, dotarla do Hiszpanii,
Adrian z Utrechtu, biskup Tortosy i generalny inkwizytor, jako
Owczesny wychowawca i namiestnik krola wystarczajgco obe-
znany z politycznymi zamierzeniami monarszego dworu, wydat
edykt wymierzony w sprzedaz i posiadanie owych ksiazek,
i zarzadzil, aby trybunaly inkwizycyjne na obszarze calej Hisz-
panii tropily, konfiskowaly i palily je oraz wystepowaly, sto-
sujgc odpowiednie metody, przeciw ich posiadaczom®. Mniej
wigcej w tym samym czasie z Rzeszy przylaczyl su; do dziatania
Karol V, nakazujac wladzy namiestniczej wszczaé energlczme
1 z uzyciem wszystkich stosownych §rodkow kampanie przeciw
grozacemu rozprzestrzenieniu si¢ nowej nauki w Hiszpanii”.

Wraz z tymi szybkimi reakcjami zostal wytyczony kierunek
odpowiadajacy zapatrywaniom Karola V i jego koScielnych
oraz Swieckich doradcow skutecznego wyleczenia Hiszpanii
z causa Lutheri. Po pierwsze, chodzilo o to, aby drogg reform,
ktéra Kosciot w Hiszpanii juz obrat, przej$¢ do konca nie
przeciwko, lecz razem z Rzymem. Po drugie, stawka byla
takze polityczna stabilno$¢, obawa, ze nauka Lutra o wolnoS$ci
chrze$cijanina mogta stac si¢ zarzewiem kolejnego powstania
comuneros. Owa polityka byla na tyle skuteczna, ze nawet
dzisiaj nie potrafimy dokladnie stwierdzi¢, czy w ogole kie-
dykolwiek pojawili si¢ w iberyjskich wiadztwach Habsburgow
prawdziwi zwolennicy Lutra i jak wielka byla ich liczba. Pewne
jest, ze nigdy nie byla to znaczaca czy grozna dla koScielnego
i Swieckiego establishmentu grupa. Stad hiszpanskie spory
z Lutrem okreSlamy jako walke z fantomem’. Byt on w istocie
wytworem inkwizycji. Uprawomocniona przez dwa dekrety
z 1521 r., podjela si¢ zadania intelektualnego i moralnego

% J.E. Longhurst, Luther in Spain...

" Owe malo znane w nauce listy zostaly ponownie wydane w: J.I. Tellechea
Idigoras, Reaccion antiluterana en Esparia. Dos cartas de carlos V desde Worms
1521, ,Didlogo Ecuménico” 29, 1973, s. 57-63. Moja uwage na t¢ publikacje
nakierowal I. New, Die spanische Inquisition...

"t Sformutowanie pochodzi od 1. New, Die spanische Inquisition...

50



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

oczyszczenia zycia duchowego i poboznosci w Hiszpanii, ktore
szto dalej niz wytepienie delikatnych przejawoéw obecnosci
idei Lutra, w kierunku zdtawienia ruchu reformatorskiego.
W owych dziesigcioleciach zostaly potozone podwaliny pod
absolutng i bezwzgledna jednos¢ wyznaniowa Hiszpanow pod
znakiem katolickiej ortodoksji. Z tego okresu wywodza si¢
takze korzenie ztgczenia hiszpanskiej narodowej i katolickiej
tozsamosci’. To wczesne zwyciestwo nad jakakolwiek roznica
zdan w kwestiach intelektualnych i religijnych decydowato
przez stulecia epoki nowozytnej o sile, a zarazem stabosci
hiszpanskiej kultury oraz panstwa i spoteczefistwa. Dostow-
nie unicestwiona zostala, i to nie tylko mySl luteranska, ale
ostatecznie takze humanizm oraz jakiekolwiek formy mysli
nieortodoksyjnej, subiektywnej duchowosci czy tez swobod-
nych koncepcji zycia, reprezentowane na przyklad przez tzw.
iluminatow, czyli Alumbrados, po czgsci przez zwrot ku zyciu
wewnetrznemu i mistyce, po czeSci przez racjonalnosc i kry-
tyke instytucji charakterystycznych dla réznych ugrupowan,
ktore rozkwitly w otwartej reformatorskiej atmosferze na
poczatku XVI stulecia, pozZniej jednak zblizyty si¢ do lute-
ranskiej herezji i byly narazone na surowe przeSladowania.
Cezure wyznaczat rok 1529, kiedy Karol V wyruszyt do Italii,
a wraz z nim niegdyS tak wplywowi w jego otoczeniu erazmia-
nie. Od konca lat 20. XVI w. wystarczylo przyznac si¢ do bli-
skoSci my§li erazmianskiej, aby zosta¢ weiagnigtym w tryby pro-
cesu inkwizycyjnego albo znaleZ¢ swoje publikacje na indeksie
zakazanych ksiazek, jak to przydarzyto si¢ juz w 1529 r. chwa-
lonemu nieco wczesniej Didlogo de Doctrina Christiana™ Juana
de Valdés, brata cesarskiego sekretarza, Alfonsa de Valdés.
Ani koneksje z dworem monarszym, ani godnos$¢ profe-
sora na stawnym w kraju uniwersytecie, ktory pod kierunkiem
Jiméneza de Cisneros byl jeszcze otwarty na nowe idee, ani

72 Zob. H. Schilling, La confesion y la identidad politica en la Europa de
comienzos e la edad moderna (siglos XV-XVIII), ,,Concilium-Revista Interna-
cional de Teologia” 6, 1995, s. 943-955.

3 Wazna, nowa interpretacja Didlogo, ukazujgca zwiazki z Lutrem i wyja$nia-
jaca na nowo zrddta ruchu Alumbrados, w: C. Gilly, Juan de Valdés. Ubersetzer
und Bearbeiter von Luthers Schriften in seinem Didlogo de Doctrina, ,,Archiv fiir
Reformationgeschichte” 74, 1983, s. 257-305.

51



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

nawet godno$¢ Wielkiego Inkwizytora, nie bronita przed prze-
Sladowaniami. Ukazuje to historia Alfonsa de Monrique, ktory
jeszcze w 1527 r. na synodzie w Valladolid kazat 32 teologom
potwierdzi¢ prawowierno$¢ Erazma z Rotterdamu i z tej przy-
czyny Sciggnal na siebie podejrzenie, ze za posrednictwem
tegoz za bardzo zblizyl si¢ do Lutra. Smieré Alfonsa w 1538 r.
wyznaczala definitywny koniec erazmianskiego humanizmu
w Hiszpanii. Dzieta humanistow, tak samo jak publikacje Alum-
brados i srodkowo- oraz zachodnioeuropejskich reformato-
16w, znalazly sie w Index librorum prohibitorum, ktory Karol V
kazal najpierw opracowac i opublikowa¢ niderlandzkiemu uni-
wersytetowi w Lowanium, p6zniej jednak — od 1547 r. — byt
wydawany bezpoSrednio w Hiszpanii.

Doprowadzilo to do sytuacji, ze inkwizycja stata si¢ insty-
tucja majaca nadmierna wladze, bez ktorej zycia w Hiszpanii
nie mozna bylo sobie juz wyobrazi¢, perfekcyjnym systemem
religijnej policji, jakiego dotad nie posiadal zaden europejski
kraj, ktora wykazywata wszystkie cechy wczesnonowozytnej
racjonalnosci, wydajnosci i organizacji — z gesta siecig trybu-
naléw, z dziesigtkami, wkrotce za$ tysigcami informatorow
i denuncjatorow, z regularnym, ale — co w §wietle powszechnej
europejskiej kultury prawnej wydaje si¢ rzecza szczegOlnie
znamienng — catkowicie tajnym postepowaniem procesowym
1z — juz jawnym — ogloszeniem koncowego wyroku, a takze
z jego publicznym wykonaniem, z aufo-da-fé, aktem wiary,
inscenizowanym jako demonstracja wladzy oraz bezwarun-
kowej woli zachowania czystoSci wiary.

Nie dziwi zatem, ze Karol V w latach 30. i 40. XVI w.
mogt z dala od Hiszpanii poswieciC si¢ realizacji postawionych
sobie politycznych i militarnych zadafh w Europie, bez obawy,
ze w tym czasie znienawidzona 1 zawzigcie zwalczana herezja
powaznie ,,skala” jego iberyjskie wtadztwa. Tym silniej zostata
pobudzona jego czujnosé, gdy jego corka Juana, sprawujaca
wladze namiestniczg w imieniu bawigcego w zewnetrznej
czeSci monarchii, we Flandrii, krola Filipa II, wiosng 1558 r.
pisatla do St. Yuste, ze wykryto, iz pewne osobistosci sym-
patyzuja z nauka luteranskg. Co prawda natychmiast stato
sie jasne, ze chodzito tylko o jednostki lub co najwyzej mate
grupki, majace ograniczone oddziatywanie. Nadto ich idee

52



Karol V' i religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

jedynie w bardzo niewielkim zakresie naruszaly granice apro-
bowanej przez panstwo i KoSciot ortodoksji. Mimo to cesarz
byt przerazony — poniewaz przylapani zostali cztonkowie
hiszpanskiego dworu, przede wszystkim jednak dlatego, ze
sam siebie uwazal za gleboko zranionego. Wzburzenie i bol
sprawifa mu ta wiadomo§¢, poniewaz musiat spostrzec, ze jak
dtugo byl nieobecny w swoim iberyjskim krolestwie, cieszyto
si¢ ono wielkim spokojem i pozostawato wolne od tego nie-
szczescia. Teraz jednak, gdy powrdcit do tego kraju, aby stuzyé
Bogu, w jego obecnosci podnidst si¢ wystepek herezji z calym
swoim bezwstydem. Za pomoca takich i podobnych gorzkich
stow wyrazonych w dwoch listach z 3 i 25 maja, ktore sa okre-
Slane mianem ,,plomiennych”, Karol V opisywal regentce stan
swej duszy i nakazywatl jej jednocze$nie przedsigwzigcie wraz
z arcybiskupem Sewilli oraz z kolegium inkwizycji wszystkich
koniecznych Srodkéw w celu przywrOcenia czystoSci wiary
w Hiszpanii™. Zto musi zosta¢ wyrwane z korzeniami, poki
jest bezsilne u zarania, zanim si¢ nie ugruntuje. Sprawcy,
ktorzy nalezeli do ludzi uczonych i dlatego Swiadomych
swych czynow, nie powinni uj$¢ karze, jak to jest w zwyczaju
przy pierwszym wystepku. Raczej winni zosta¢ ukarani jako
heretycy oraz rownocze$nie jako podzegacze i buntownicy.
Wzorem powinno by¢ postf;powame w Niderlandach, gdzie
zawzu;m heretycy byli paleni zywcem, skruszeni — Jaskawie
Scinani i pozbawiani dobr. Taka bezwzglednoS$¢ cesarz uwazat
za uzasadniong prawnie, poniewaz stawka byta cze$¢ i stuzba
Bogu oraz istnienie iberyjskiej monarchii. Stowami Karol V
wyrazil to w liScie z 3 maja 1558 r. w sposOb nastepujacy:

,,I dlatego zostatem tymi sprawami tak bolesnie dotkniety,
poniewaz tycza sie one w rOwnym stopniu chwaly Boga i czci,
jaka mu jesteSmy winni, jak i stanu tego krolestwa, w ktorym
religia dzieki Jego dobroci pozostawata bez uszczerbku”.

Za$ 25 maja dodawat:

,»Ale uwierz mi, moja corko, ze te zajScia wzbudzity u mnie
troske i spowodowaty bdl, i wciaz jeszcze powoduja, ze ja nie
mialbym zamiaru tego wam wyrazac¢ za pomocg stow, gdyby to

™ Wydane w: Corpus Documental de Carlos V' (dalej: CDCV), t. 4: 1554—
—1558, wyd. M. Fernandez Alvarez, Salamanca 1979, s. 424425, przyp. 700; zob.
tez Retraite et mort de Charles Quint...

53



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

nie bylo tak, ze podczas nieobecnosci mojej i kréla panowaly
w tym kraju pokoj i szczeScie i teraz, tam gdzie przybylem,
aby znaleZ¢ spokdj i wytchnienie i stuzy¢ Naszemu Panu, tak
wielka sromota i grzech wokot nas zjawily si¢ i ci ludzie wzieli
w tym udzial. Wiedzac, jak bardzo ja musialem z powodu tych
spraw znosi¢ Niemcy i cierpie¢, ile trudu i wysitku kosztowaty
mnie one i ile mi zdrowia napsuly, i w glebokim przekonaniu,
ze oni przy czujnym §ledzeniu owych zgromadzen mogg zia-
pac zto u korzenia (poniewaz na poczatku jest jeszcze stabe
i watle), powinni oni winnych kara¢, aby unikna¢ wigkszego
zla. Nie wiem, czy starczy mi cierpliwosci i nie opuszczg tego
miejsca, aby usuna¢ ten nietad [...]. A wigc musimy wystapic¢
przeciwko nim, przeciwko podzegaczom, kusicielom i wichrzy-
cielom oraz przeciwko tym, ktorzy chca wstrzagsna¢ monarchia
i ktorych celem jest bunt, poniewaz im nie przystuguje taska
darowania™”.

Pomijajac wzburzenie, ktore wywotaly w St. Yuste, poja-
wiajace si¢ takze w potowie XVI w., przede wszystkim w Kata-
lonii i Andaluzji, zaczatki luteranskich lub heterodoksyjnych
idei, nigdy nie mialy one szansy sta¢ si¢ znaczacym w jakikol-
wiek sposob ruchem reformatorskim: inkwizycja pracowata
tu bowiem z typowa jej perfekcja™. Podobnie krél Filip II,

5 CDCV, t. 4, s. 424-426: ,,Pero creed, hija, que este negico me ha puesto
y tiene en tan gran cuidado tanta pena, que no os lo podria significar, viendo
que mientras el Rey y hauemos esstrado ausentes destos Reynos han estrado
en tanta quietud y libres desta desuentura, y que agora, que he venido a reti-
rarme y descansar a ellos y seruir a Nuestro Sefior, sucede en mi presencia y la
vuestra una tan gran desvergiienza y bellagueria, y incurrido en ello semejantes
personas. Sabiendo que sobrello he suffrido y padecido en Alemafa tantos
trauajos y gastos, y perdido tanta parte de mi salud, que certamente si no fuese
por la certidumbre que tengo de que vos de los Consejos que abi estdn, reme-
diaran muy a raiz esta desuenta (peus no es sino un principio, sin fundamento
y fuercas), castigando a los culpados muy de veras, apra atajarque no passe
adelante, no sé si touiera sufrimiento para no salir de aqui a remediallo [...].
Y assi se deve mirar si se puedo progeder contra ellos como contra sedigiosos,
scandalosos, aluorotadores de la republica, y que tenian fin de incurrior en caso
de rebellién, poque no se puedan preualer de la misericordia”.

" Procesy inkwizycyjne, ktore zapoczatkowaly nowa faze hiszpanskiej po-
lityki koScielnej i religijnej oraz doprowadzily w latach 1556-1560 do wielu
autos-da-fé w Sewilli i Valladolid, nie nalezaly juz do sfery odpowiedzialno-
§ci Karola V. Byly raczej fundamentem Hiszpanii przechodzacej konfesjona-
lizacj¢ za panowania Filipa II, wytyczajac kierunek dla drugiej potowy XVI
i dla XVII w. Doktadniej o tym zob. przyp. 60, 66, 68 i przytoczone tam prace
E.H.J. Schifera, H. Kamena, J.A. Llorente i I. New.

54



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

ktorego Karol V rowniez weczesnym latem 1558 r. pouczat
i wzywal: ,,Musisz ten ruch wytepi¢ tak surowo, jak to mozli-
we””7, w niczym nie ustepowal, jak wiadomo, swemu ojcu — ani
w osobistej religijnosci, ani w woli uwolnienia swego krdlestwa
za pomocg wszelkich srodkoéw od herezji.

Jednak w zadnym wypadku katolicyzm w Hiszpanii nie
opieral si¢ wytacznie na bojazni i strachu, krwi 1 ogniu. Przy
ogolnej ocenie hiszpanskiej polityki religijne;j i koScielnej pro-
wadzonej przez cesarza Karola V, wzglednie krola Karola I,
nie nalezy zapomina¢, ze negatywne sity kontroli i przemocy
stosowanej wobec jakichkolwiek przejawdw innego myslenia
stanowily tylko jedna jej strong. Oprdcz tego poczatkowo byty
do dyspozycji Srodki, ktore w zmienionych warunkach pozwa-
laly kontynuowac rozpoczete u schytku Sredniowiecza reformy
organizacji koScielnej, duchowosci i poboznoSci. Wprawdzie
odwazna otwartoS¢ 1 wolno$¢ ducha byla zabroniona, jesli
nie zupelnie zdtawiona. Katolicka konfesjonalizacja, ktora
torowala sobie droge od lat 30. i 40. XVI w., dostarczata
odnowicielskich i strukturalnych bodzcow, ktore w Hiszpanii
oddziatywaly nie mniej intensywne i to dla wielu pokolen, niz
przebiegajace w tym samym czasie procesy konfesjonaliza-
cji luteranskiej, kalwinskiej lub katolickiej w innych krajach
Europy. Momentem szczytowym tej glebokiej przemiany,
ktora umozliwita Hiszpanii nie tylko utrzymanie do polowy
XVII stulecia wiodacej pozycji na arenie migdzynarodowe;j,
ale takze rozwinigcie bujnej kultury siglo de oro, byt okres
panowania Filipa II. Zatem to dopiero syn skoncentrowat si¢
catkowicie na hiszpanskiej polityce koScielnej jako kluczowym
elemencie swojej skierowanej na sprawy wewnetrzne aktywno-
Sci politycznej, podczas gdy jego ojciec w polityce koScielnej
i mocarstwowej wcigz pierwszenstwo dawat zwigzkom euro-
pejskim. Tym niemniej to juz za panowania Karola V zostaly
potozone podwaliny organizacyjne i duchowo-religijne, na
ktorych mogt budowac Filip I1.

7 Retraite et mort de Charles Quint..., t. 1, s. 303. Ogo6lnie o przejsciu od
panowania Karola V do Filipa II, zreszta bez wchodzenie w szczegoly konfe-
sjonalizacji, traktuje praca M.J. Rodriguez-Salgado, The changing face of em-
pire. Charles V] Philip 1I and Habsburg authority 1551-1559, Cambridge—New
York 1988.

55



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

SzczegoOlnie wyraznie ukazuje to funkcjonalna i moral-
no-religijna odnowa zycia zakonnego. Hiszpania Karola V
obok Italii byta pionierem w katolickiej Europie nie tylko
w dziele wewnetrznych reform istniejacych zgromadzen, ale
takze zaktadania nowych zakonow. Sklaniajacy si¢ do reform
franciszkanie obserwanci znaleZzli tam oparcie, podobnie jak
dazacy w tym samym kierunku benedyktyni, hieronimici i kar-
melici. Z reformatorskiego odtamu hiszpanskich karmelitow
powstal w latach 70. XVI w. samodzielny zakon karmelitow
bosych, ktory wkrotce swa siecig pokryt calg Europe i przy-
czynil si¢ ogromnie do upowszechnienia i wewnegtrznego sce-
mentowania katolickiego konfesjonalizmu w Europie. Przede
wszystkim jednak Hiszpania Karola V byla ojczyzna Ignacego
Loyoli, zatozyciela zakonu jezuitow i reformatora KoSciota
katolickiego, ktérego mozna ustawi¢ na tym samym pozio-
mie co Lutra i Kalwina po stronie protestanckiej. Karol V
zresztg osobiScie nigdy z Ignacym Loyola nie rozmawiat, a do
jego zgromadzenia zakonnego dltugo odnosit si¢ z rezerwa.
Nie mogto by¢ jednak inaczej, bowiem dziatalnoS¢ jezuitow
umacniala bezwarunkowo papiestwo, i to takze wewnatrz
obozu katolickiego, a fanatyczna wrogo$¢ Loyoli do prote-
stantyzmu podkopywata polityke koScielng Karola V, ukie-
runkowang na ponowne zjednoczenie i pojednanie. Ostat-
nie lata panowania Karola V byly takze okresem, w ktorym
karmelitanka Teresa z Avila (1515-1582), od 1535 r. zakon-
nica, doSwiadczata przezy¢ mistycznych az do slynnej wizji
Chrystusa, ktora prowadzila do jej wewnetrznego nawro-
cenia w 1554 r. Czaséw panowania Karola V siggaly takze
korzenie zainicjowanej przez nia i rozwijanej przez jej zakon-
nego brata Jana od Krzyza literatura ascética y mistica, ktora
w katolickiej Europie XVII stulecia niezmiernie podziwiano
i przyswajano. Tym samym nowy luk rozciagat si¢ od czasow
przed podziatami konfesyjnymi ponad okresem konfesjona-
lizacji za panowania Filipa II, az do majacej miejsce po nim
odnowy zycia religijnego wlasciwej dla katolicyzmu w Hisz-
panii i nie tylko tam. Poniewaz dogmatyczne problemy orto-
doksji epoki konfesjonalizacji byly catkowicie obce mistyce
ugruntowanej na subiektywnych wizjach i wewnetrznych
poruszeniach duszy.

56



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

Za panowania Karola V — ogodlnie rzecz ujmujac — zostaly
potozone fundamenty pod charakterystyczng site i spGjnosé
katolickiej tozsamoSci Hiszpanii. Jednak tym samym zasiano
tez ziarno daleko idacej duchowej izolacji Hiszpanii od
reszty Europy. Pogtebial ja Filip II, doprowadzajac kontrole
i karanie poddanych oraz odseparowanie kraju do niewy-
obrazalnej jeszcze za panowania Karola V perfekcji, chocby
przez wprowadzony w listopadzie 1559 r. zakaz odwiedzania
zagranicznych uniwersytetéw przez poddanych z jego monar-
chii i pozostatych wtadztw. Byt to przede wszystkim sposob
obrony powaznie zagrozonej czystoSci wiary w niderlandzkich
posiadtosciach, ktdre niezaleznie od identycznej — lub bardzo
podobnej — polityki koScielnej prowadzonej przez Habsbur-
gbw podazaty catkowicie odmienng drogg niz Hiszpania.

Analiza polityki koscielnej Karola V w jego hiszpanskich
krajach dziedzicznych bytaby niekompletna bez krotkiego
przyjrzenia si¢ koloniom zamorskim. Poniewaz za jego pano-
wania zostata definitywnie ukierunkowana dzialalno$¢ misjo-
narska zmierzajaca nie tylko do chrystianizacji wtasnie odkry-
tej potowy Swiata, lecz takze do jej trwatego wiaczenia do
katolickiej czeSci podzielonego w miedzyczasie §wiata chrze-
Scijanskiego. Podbdj, kolonizacja i dziatalnoS¢ misyjna szty
w parze. Budowa struktur koScielnych w Ameryce Srodkowej
i Potudniowej byta SciSle zespolona z formowaniem politycz-
no-administracyjnej organizacji transatlantyckich posiadto-
Sci koronnych. Ostatecznie w koloniach powstal hiszpanski
Kosciot panstwowy, ktory faktycznie byt niezalezny od Rzymu.
Byt on zdecydowanie w wigkszym stopniu administrowany
jako urzad panstwowy niz Koscidt na Potwyspie Iberyjskim.
W Ameryce, zupelnie odmiennie niz w hiszpafnskiej metro-
polii, hierarchowie koScielni byli regularnie angazowani do
rzadzenia i administrowania. To co koScielna polityka krélow
hiszpanskich realizowala z trudem i nigdy nie bez trudnoSci,
a mianowicie ,,wykorzystanie religii, a przez nig i KoSciola
do realizacji (ich) polityki””, to w stosunkach miedzy

8 H. Pietschmann, Staat und staatliche Entwicklung am Beginn der spanischen
Kolonisation Amerikas, Miinster 1980, s. 50. O debacie na temat etycznych aspek-
tow zob. J. Hoffner, Kolonialismus und Evangelium. Spanische Kolonialethik im
Goldenen Zeitalter, Trier 1975; L. Hanke, All mankind is one. A study of the dis-

57



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

kolonialng wtadza i kolonialnym Kosciotem byto dane
niejako z gory.

Bowiem o ile w Europie polityka koscielna Karola V,
podobnie jak jego przodkow, musiata liczy€ si¢ z wielowiekowq
tradyc]q prawna i przywﬂe] ami instytucji koScielnych i korpo-
racji, o tyle w Ameryce nie musiala tego uwzgledniaé. Takze
wplywy papiestwa 1 Kurii Rzymskiej mialy tutaj ograniczone
pole oddziatywania. Tak wiec hiszpanska polityke koScielna
w koloniach zamorskich mozna byto realizowa¢ w duzej mie-
rze bez sprzeciwow lub wplywOw z zewnatrz. Zreszta na dtu-
gie dziesigciolecia byta ona najsilniej uwiklana w wewnetrzny
spor — tak w Hiszpanii, jak w koloniach zamorskich — o wta-
sne pryncypia, przede wszystkim o prawomocnos¢ i sposob
prowadzenia misji chrystianizacyjnej wsrod Indian. Przy tym
uderzajace jest, ze Karol V — inaczej niz w przypadku swojej
polityki w habsburskich posiadtoSciach w Europie — przyznat
zdumiewajaco szerokie pole do dyskusji i dziatania teolo-
gom i koScielnym hierarchom. Zasadnicza kwesti¢, a mia-
nowicie jak uzasadni¢ prawnie podboje albo okresli¢ status
Indian wraz z wynikajgcymi z tego zasadami polityki wobec
tubylcéw, nakazywal on wciagz na nowo roztrzasa¢ komisjom
teologow lub przedstawicieli episkopatu. Przede wszystkim
monarcha zezwalal, zeby ludzie pokroju Bartolomé de Las
Casasa (1477-1566), do dzi$ stynnego apostota Indian, bronili
ich sprawy za pomocg stowa i pisma, a tym samym inicjo-
wali publiczna dyskusje w Hiszpanii o prawomocnoSci i zasa-
dach dzialalno$ci misyjnej, jak i ogélnie polityki kolonialne;.
Nie mniej istotna zastuga samego cesarza byto takze i to, ze
wspolczesny historyk moze stwierdzi€, iz pomijajac wszystkie
powazne wykroczenia Hiszpanéw w Ameryce, ,,zadna inna
potega kolonialna nie przeprowadzita tak wczesnie i tak wiele
samokrytyki i nie ukazala tak wielu przejawow dobrej woli ze
strony wladz””.

putation between Bartolomé de Las Casas and Juan Ginés de Septilveda in 1550
on the intellectual and religious capacity of the American Indians, DeKalb 1974.

 W. Reinhard, Geschichte der europdischen Expansion, t. 2: Die Neue
Welt, Sttutgart 1985, s. 67. Ogdlnie o tej problematyce: tamze, s. 59-68; H.
Pietschmann, Staat und staatliche Entwicklung..., s. 39-93; R. Konetzke, Ame-
rika und Europa in der Zeit Karls V., w: Karl V. Der Kaiser und seine Zeit...;

58



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

Ow nadzwyczajny udziat teologdw i hierarchéw koscielnych
w publicznej debacie o hiszpafiskiej polityce w zamorskich
koloniach, a takze w samej dziatalno$ci pohtyczne] byt moz-
liwy dzm;kl temu, ze w Ameryce — inaczej niz w europejskich
wladztwach habsburskich — nie istniata Zadna wielowiekowa
rywalizacja miedzy KoSciotem i pafistwem, a teologowie w row-
nym stopniu jak politycy dziatali jako przedstawiciele hisz-
panskiej, wzglednie kastylijskiej, monarchii. Przede wszystkim
jednak znaczaca rola religii i teologéw odpowiadata pewnej
wewnetrznej koniecznoSci wezesnej polityki kolonialnej Hisz-
panii, poniewaz objecie w posiadanie przez korong kastylijska
nowych, dotad nieznanych Europejczykom imperiow, zasadni-
czo zostalo umotywowane argumentami religijnymi. Co wie-
cej, cesarz i jego najblizsi doradcy w religii chrzeScijanskiej
widzieli jedyny skuteczny czynnik legitymizujacy i integrujacy,
ktory stuzyt wlaczeniu nowo pozyskanych terytoriow droga
podboju i zniewolenia indianskich poddanych w system spo-
teczny i polityczny uformowany wedle europejskich zasad.

Teologiczna legitymizacja hiszpanskiego wladztwa opierata
si¢ w znacznym stopniu na papieskiej bulli z 1493 r., a szcze-
gblnie na stynnym edykcie Inter caetera z 3—4 maja tegoz
roku, w ktorym papiez Aleksander VI jednoczes$nie dokonat
podziatu kolonialnego Swiata mig¢dzy Portugali¢ i Hiszpanig,
przyznajac katolickim krolom wtadze w Ameryce Srodkowej
i Potudniowej, poniewaz dzigki temu ,,katolicka wiara i chrze-
Scijanska religia [...] bedzie mogta by¢ uwielbiona i wszedzie
rozpowszechniona, bedzie wsparte zbawienie duszy, a barba-
rzynskie narody [...] zostang przywiedzione do wiary”¥. O ile
stabo podwazano za panowania Karola V owe uzasadniane
religijnie prawo posiadania jako takie, o tyle wybuchaty gwat-
towne kontrowersje wokot jego ksztaltu. Przede wszystkim
zazarcie spierano si¢ wokot polityki religijnej wobec Indian,

A.von Randa, Kaiser Karl V. und die Kolonisation, ,Religion, Wissenschaft, Kul-
tur” 11, 1960, nr 3-4, s. 261-270; A. Milhou, L’Amérique latine, w: Le temps des
confessions (1530-1620/30), red. M. Venard, Paris 1992 (Histoire du Christiasme
des origines [...] nos jours, 8); H. Griinder, Welteroberung und Christentum. Ein
Handbuch zur Geschichte der Neuzeit, Giitersloh 1992.

% Niemiecki przekiad za: E. Reibstein, Volkerrecht, t. 1, Freiburg 1958,
s. 268-272.

59



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

gléwnie dlatego, ze réwnoczesnie pod dyskusje poddawano
prawo do ekonomicznej eksploatacji kraju i ludzi. Chrze-
Scijafiska i katolicka koncepcja wiadzy, ktéra nakazywata
Karolowi V w Europie rusza¢ w pole bez ociggania przeciw
wrogom rzymskiego KoSciota, obowiazywata takze wobec
jego indianskich poddanych w zamorskich koloniach. Wcigz
uzmysfawiatl on sobie zaszczytng misje, ktora jego przodkom
1 jemu samemu powierzyly papieskie bulle ze zobowigzaniem
dotyczacym ,,zbawienia dusz” nowo odkrytych ludéw. I tak
Sledzil on z uwaga prawne, moralne i religijne argumenty
przedktadane przez teologdw, jurystow i politykow debatu-
jacych o podstawach hiszpanskiej polityki w Ameryce. I jesli
czas mu na to pozwalal, sam wielokrotnie interweniowat za
pomoca praw i rozporzadzen, aby zapobiega¢ konfliktom
o wladze miedzy bezwzglednymi i interesownymi politykami
a idealistycznymi misjonarzami. Przy tym musiat on nie tylko
broni¢ rownowagi mig¢dzy moralno-religijnymi obowiazkami
chrzescijanskiej monarchii uniwersalistyczne;j i polityka repre-
zentujacy interesy hiszpanskie, lecz takze wciaz liczy€ si¢ z roz-
proszeniem politycznej dziatalnoSci, ktore wynikato z jego
osobistego zaangazowania w polityke mocarstwowa i koScielna
w Europie, a tym samym od lat 20. XVI w. nieustannie ogra-
niczalo jego obecno$¢ w Hiszpanii do krotkich okresow.
Bardzo szybko takze w amerykanskiej polityce koScielnej
i religijnej cesarza Karola V — podobnie jak w jego zmaganiach
z reformacjg w Swigetym Cesarstwie Rzymskim — pojawil sie
ostatecznie niedajacy si¢ roztadowac stan napigcia miedzy
gornolotnymi zamiarami a realnymi mozliwo$ciami, wzglednie
trwozliwym uwzglednianiem ekonomicznych i mocarstwowych
uwarunkowan. Karol V dawat postuch skargom dominikanina
Bartolomé de Las Casasa, ktory z ochrony i poszanowania
Indian uczynit cel swego zycia. Juz w trakcie podr6zy na uro-
czystosci koronacyjne oraz na sejm Rzeszy, majacy zajac si¢
sprawa Marcina Lutra w 1520 r., cesarz upowaznif zakonnika
do zgromadzenia wokot siebie braterskiej wspolnoty misjona-
rzy-kolonistow, ktorzy bialymi ptaszczami z czerwonym krzy-
zem juz na pierwszy rzut oka odrozniali si¢ od uzbrojonych
konkwistadoréw. Tym samym miato si¢ urzeczywistni¢ co§ na
ksztalt alternatywnego modelu przyjaznej i chrzeScijanskiej

60



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

kolonizacji i misji w Nowym Swiecie, w celu skorygowania
militarnego podboju dokonanego przez konkwistadorow,
dopuszczajacych si¢ dzikich ekscesdéw, o ktorych hiszpanski
dwor dopiero co si¢ dowiedzial. Poniewaz 6w eksperyment
nie powidd! si¢ i hiszpanscy panowie nieustannie przemieniali
coraz wicksze rzesze Indian w niewolnikow, w 1530 r. cesarz
wprowadzil generalny zakaz czynienia z Indian ludzi niewol-
nych, ktory odnowit w 1542 r. W latach 40. XVI w. wskutek
nalegania Bartolomé de Las Casasa Karol V byl wrecz gotow
zrzec si¢ panowania w Peru, a wedlug czgSci Zrodet nawet
w calej Ameryce, aby nie ponosi¢ winy za to, co czyniono
z Indianami. Przed takim brzemiennym w skutki krokiem —
jesli w ogdle cesarz powaznie go rozwazal — hiszpafiska rada
monarsza w tym przypadku mogta go bez trudu powstrzymac.
Przede wszystkim wielka wage mial argument, ze wycofanie
sie sprowadzi grzech Smiertelny, poniewaz w jego nastepstwie
poganie niechybnie zostang odcieci od szansy zbawienia, a juz
schrystianizowani Indianie na powrdt popadng w zatracenie.
W kazdym razie w 1545 r. zostal uczyniony chrzeScijanski
1 humanitarny gest wobec inkaskiej dynastii. Poniewaz Karol V
zarzadzit ,,dla ulzenia naszej duszy”, aby wszyscy cztonkowie
tej rodziny byli honorowani jako nasi ,,przyjaciele i bracia”
i zeby jako znak zewngtrzny przystugiwato im prawo noszenia
jako chrzeScijanskim rycerzom burgundzkiego Orderu Zto-
tego Runa.

Przy calej sympatii, jaka cesarz mogt okazywac ideom Bar-
tolomé de Las Casasa, jest przeciez oczywiste, ze hiszpafiska
pohtyka religijna i kolonialna w Ameryce dawata ostatecz-
nie pierwszefnstwo zawsze interesom wtadzy i gospodarczym.
Przede wszystkim cesarska i europe]ska polityka mocarstwowa
wcigz natretnie zglaszata ,,swoje nienasycone roszczenia™! do
finansowej i gospodarczej eksploatacji w Ameryce, w zwiazku
z czym normy etyczne i prawne w polityce religijnej w rze-
czywistoSci wciaz schodzily na drugi plan. Tak przechylaty
si¢ szale w zmaganiach miedzy ideologami a amerykanskimi
grupami interesOw raz na jedna, raz na drugg strone. I kiedy
Francisco de Vitoria (1492-1546), stynny obrofica praw

81 Tak W. Reinhard, Geschichte der europdischen Expansion..., t. 2, s. 49.

61



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

czlowieka 1 wspotbrat zakonny Bartolomé de Las Casasa,
zaczal twierdzi¢ w swoich wyktadach gloszonych na uniwer-
sytecie w Salamance od 1537 do 1539 r., ze papiezowi nie przy-
stuguje zadna wtadza nad Swiatem i nie wynika z tego zadne
prawo do wystawiania patentow zezwalajacych na kolonizacje
i dzialalno§¢ misyjna, i Ze rowniez chrzeScijafiskiemu cesarzowi
nie przysluguja zadne roszczenia do uniwersalistycznej wiadzy,
wkrotce z tego wlasnie powodu otrzymat zakaz publikacji.

Momentem kulminacyjnym konfliktu miedzy ideami i inte-
resami za panowania Karola V byl tzw. drugi kongres amery-
kanski w Valladolid w latach 1550-1551, kiedy to gtdéwni repre-
zentanci obu kierunkow przedstawiali swoje argumenty przed
komisjg ekspertow cesarskiego dworu. Rzecznikiem stabszej
jak dotad frakcji polityki realnej, ktora nie miata zamiaru
przyznawac Indianom tego samego antropologicznego statusu
co europejskim zdobywcom, byt stynny humanista i wczesny
nadworny historiozof, Juan Ginés de Sepulveda (1489-1579).
Nawiazujac do koncepcji barbarzynstwa Arystotelesa, charak-
teryzowat on ,,Indian wedlug ich natury” jako ,,niewolnikow,
barbarzyncdw, nieokrzesane i okrutne postaci” pozbawione
rozumu, ktorym nie przystugujg z tej przyczyny prawa i trak-
towanie wlasciwe dla ludzi rozumnych. Odpowiedzial mu
powracajacy wlasnie z Ameryki Bartolomé de Las Casas, ktory
z pasja bronit godnosci cztowieka, a na hiszpanska monarchie
naktadat uniwersalny obowigzek humanitaryzmu i etyki, takze
(a moze zwlaszcza) wobec ,,pogan” oraz wymog respekto-
wania praw naturalnych i praw narodéw®2. Do ostatecznego
rozstrzygnigcia miedzy tymi wizjami cztowieka i wynikajacego
z tego modelu kolonizacji nie doszto wtasciwie do dziS. Opinie
ekspertow pozostaly podzielone. I tak hiszpanska polityka
kolonialna w dalszym ciggu poruszala si¢ ruchem wahadfowym
miedzy etycznag i chrzescijanska odpowiedzialnoScia a czysta
Realpolitik — przede wszystkim polityka uwzgledniajaca inte-
resy finansowe. Bartolomé de Las Casas mogl to uznac za brak
uznania ze strony wladz dla humanitaryzmu i chrze$cijanstwa.

8 O Kosciele panstwowym zob. przede wszystkim: H. Pietschmann, Staat
und staatliche Entwicklung... O debacie na temat etyki: J. Hoffner, Kolonialismus
und Evangelium...; L. Hanke, All mankind is one...

62



Karol V i religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

Totez bezpoSrednio po kongresie zdecydowal si¢ zaapelowac
do szerszej publicznosci, polecajac z tej przyczyny wydruko-
wac wyciag ze swoich pism potepiajgcych barbarzynstwo Hisz-
panow w zamorskich koloniach, ktore dotad krazyly jedynie
w waskim kregu odbiorcow. Jego traktat Brevissima Relacion
de la destruycion de las Indias, opublikowany w 1552 r., spo-
tkat sie z nadzwyczajnym odzewem. Jako zrodto informujace
0 rzeczywistej sytuacji pismo to jest bezwartoSciowe, poniewaz
autor ogarnigty §wietym gniewem niewatpliwie mocno prze-
sadzal i przejaskrawiat. Tym wieksze bylo jego oddziatywanie
propagandowe, antyhiszpanskie i antykatolickie, ktore do dzi$
podsyca ,,czarng legend¢” Hiszpandw i ich katolickich krolow.
Tym samym dzieto zycia Karola V pod koniec jego panowania
przyblaklo takze w obrebie polityki religijnej, koscielnej i ogol-
nie kolonialnej w Nowym Swiecie. Z jednej strony bowiem
jest bezsporne, ze przez cate zycie zabiegal on — podobnie
jak wielu jego doradcoéw — z powaga i wielka odpowiedzial-
noscig o duchowe i moralne podstawy przede wszystkim dla
polityki religijnej i misyjnej. Nie mozna takze przeoczy¢ real-
nych politycznych skutkow. Bowiem w potowie XVI stule-
cia hiszpanski Kosciot pafnstwowy w zamorskich koloniach
mial juz silnie scentralizowang organizacj¢. Wytyczony zostat
tez nieodwracalnie kierunek integracji duchowo-kulturalne;j
nowych wladztw, cho¢by dzieki skutecznej fundacji w 1551 r.
dwu uniwersytetéw w Limie i Meksyku. Z tym jednak kon-
trastuje duchowa i moralna katastrofa, jaka byly gwaltowne
narodziny Leyenda negra, ktora obraz Hlszpanu i jej krolow
na trwale pokryla ciemnymi barwami, kiedy to jej polityczni,
gospodarczy i konfesyjni nieprzyjaciele ruszyli do ofensywy,
jednoczesnie skwapliwie podchwytujac te tanig propagande.

Historia Niderlandow - czy formulujac precyzyjniej:
dolnoburgundzkich wiadztw habsburskich — zostata na diugo
naznaczona polityka koScielng i religijng Karola V nie mnie;j
niz w Hiszpanii i Ameryce Lacinskiej. Jej skutki byly jednak
zupelnie inne. Na péInocnym zachodzie kontynentu europe;j-
skiego habsburska polityka nie doprowadzila do ugruntowania
jednolitej tozsamoSci narodowej lub uruchomienia procesu
panstwotwdrczego pod sztandarem jedynego, katolickiego
wyznania i jedynego, hermetycznie zamknigtego KoSciota

63



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

panstwowego. Raczej przyczynita sie do rozszczepienia kato-
lickiego potudnia i zdominowanych przez protestantyzm
prowingcji péinocnych, a tym samym do przerwania zainicjo-
wanej przez burgundzkich ksiazat ewolucji zmierzajacej do
uksztaltowania wspolnej struktury pafnstwowej oraz politycz-
nej i kulturowej tozsamos$ci. Odmiennie, w pewnej mierze
nawet przeciwstawnie, rozwijaly si¢ w obu terytoriach szcze-
gblnie stosunki migdzy panstwem i KoSciotem, organizacja
terytorialna KoS$ciota oraz zycie religijne. W potudniowych
prowincjach, ktore po przelomowych zmianach w drugiej
polowie XVI w. pozostaly przy Habsburgach, ustabilizowat
si¢ ustrdj koScielny, poboznos$¢ oraz formy zycia duchowego
odpowiadajace zasadom obowigzujagcym w Hiszpanii. Tym nie-
mniej Belgii zostata oszczedzona typowa dla Hiszpanii her-
metyczno$¢ i wynikajaca z niej przesada w dziedzinie kontroli,
przymusu i przemocy. Takze homogeniczno$¢ i izolacja zycia
duchowego w Hiszpanii pozostaly obce potudniowym Nider-
landom po ponownym wigczeniu do habsburskiego zwiazku
panstw. Obok wplywow hiszpanskich, cho¢by mistyki Teresy
z Avila lub Jana od Krzyza®, wciaz zywa pozostata wymiana ze
srodkowa i zachodnia Europa. Tym samym Belgia pelnita role
swoistego mostu — czesto takze za poSrednictwem w Kolonii —
stuzagcego recepcji kultury hiszpanskiej, szczeg6lnie literatury
ascetycznej, w dalszych krajach katolickiej Europy. Dodajmy,
mostu — co jednak znaczace — w zasadzie tylko z ruchem jed-
nokierunkowym.

Pod koniec XVI w. w niezaleznych prowincjach p6tnocnych
ustroj koScielny, poboznos¢ i zycie duchowe ksztattowaly sig
w Swiadomej opozycji do modelu hiszpanskiego. Wprowa-
dzona przez Karola V, a nastgpnie od 1556 r. kontynuowana
w formie ekstremalnej przez Filipa II polityka Scile splata-
jaca panstwo i Koscidt, regulujaca zycie duchowe i kulturalne,
narzucane pod przymusem spoleczenstwu, zostala zrewido-
wana pod katem wolnosci, swobody sumienia i §wiatopogla-
dowego pluralizmu. Holenderska republika, ktéra w XVII w.

% Ogolnie z odwotaniami do dalszej literatury: G. van Gemert, Die spanische
Mystik und ihre Vermittler, w: Frommigkeit in der Friihen Neuzeit, red. D. Breuer,
Amsterdam 1984 (Cloe, 2), s. 75-126.

64



Karol V' i religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

rzeczywiscie funkcjonowala jako najbardziej liberalne i otwarte
spoleczefistwo, stanowita w tym wszystkim catkowite prze-
ciwiefistwo Hiszpanii. W formie wyolbrzymionej objawiaja
si¢ te przeciwieﬁstwa w niderlandzkim micie historycznym
tak zwanej czarnej legendy, ktora propagandowo Hiszpanie
i Hiszpandw oczernia i stylizuje na istoty nieludzkie, podczas
gdy wlasne, protestanckle powstanie przeciw nim ukazuje jako
walke dzieci Boga i Swiatlosci z hiszpafskimi antychrystami
i dzie¢mi ciemnoS$ci®.

Do momentu kulminacyjnego doszedt éw dtugotrwaty roz-
w0j zreszta dopiero za panowania Filipa II, a wigc w drugiej
polowie XVI w. Za panowania Karola V tendencja ta co naj-
wyzej utorowala sobie drogg, chociaz nie jedynie, poniewaz
sam cesarz w swojej duchowej 1 kulturalnej formacji prze-
zyl decydujaca przemiane, ktora krotko mozna scharaktery-
zowal jako przemian¢ Niderlandczyka, czy Burgundczyka,
w Hiszpana®. Przynajmniej przez pierwsze dwie dekady swego
zycia mtody Habsburg byl przenikniety duchowa, kulturalna
i koScielno-polityczng atmosfera niderlandzkich prowincji,
przede wszystkim Brabancji. ROznita si¢ ona zasadniczo od
sytuacji religijnej i koScielno-politycznej panujacej w Hiszpa-
nii, nawet jesli tamtejszy arcybiskup Jiménez de Cisneros dat
sie w swoim dziele kastylijskiej reformy chrze$cijafistwa zain-
spirowa¢ niderlandzkimi wzorcami, zwlaszcza humanizmem,
Erazmem z Rotterdamu czy devotio moderna.

Roznice dotyczyly nie tyle poboznosci i ogolnie zycia reli-
gijnego, ile polityki koScielnej. Podobnie jak Hiszpania, takze
prowincje niderlandzkie juz w XV w. doswiadczyly przebudze-
nia poboznosci i duchowosci, ktore przybieralo nowe pod kaz-

8 Por. przyktady w: H. Schilling, Calvinismus und Freiheitsrechte. Die poli-
tisch-theologische Pamphletzstlk der ostfrzeszsch -groningischen ,, Patriotenpartei”
und die politische Kultur in Deutschland und in den Niederlanden, ,Bijdragen
en Mededelingen betreffende de Geschiendenis der Nederlanden” 102, 1987,
s. 403—434. Ogdlnie na ten temat: J. Decavele, De dageraad van de Reformatie in
Viaanderen (1520-1565), Briissel 1975; R.R. Post, Kerkelijke verhandelingen Ne-
derland voor de Reformatie von 1500 tot 1580, Utrecht 1954; L.E. Halkin, Réfor-
me en Belgique sous Charles Quit, Briissel 1957; M.E. Kronenberg, Verboden boe-
ken en opstandige drukkers in de Hervormingstijd, Amsterdam 1948; M. Venard,
Frankreich und Niederlande, w: Die Zeit der Konfessionen..., s. 446—476.

85 Por. M. Fernandez Alvarez, La Espaiia del Emperador Carlos V, Madrid
1966 (Historia de Espaiia, 18), s. 217-251.

65



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

dym wzgledem formy zycia religijnego — u beginek i begardow,
braci i si0str wspdlnego zycia, u reformowanych augustianéw
z Windesheim i w wielu podobnych spotecznych konfigura-
cjach. Takze w dziedzinie wiedzy naukowej i nowoczesnej
oSwiaty oraz w drukowanych Srodkach przekazu Niderlandy
wraz z krajami wloskimi przodowaly w Europie. Wystarczy
wspomnie¢ Erazma z Rotterdamu i Srodowisko niderlandzkich
humanistéw lub teologiczne debaty w kregu Wessela Gans-
fortsa, Cornelisa Hoena lub Hinne’a Rodego, podczas ktérych
juz przed 1520 r. dyskutowano o niektdrych kwestiach — na
przyktad dotyczacych nauki o Eucharystii — istotnych pdzZniej
dla nauki Lutra i Zwingliego®. Dos¢ zaskakujace jednak, ze
na tle tego intelektualnego i duchowego ozywienia nie ufor-
mowal si¢ w Niderlandach zaden zreformowany katolicyzm
w doslownym znaczeniu, a wiec ani przedreformacyjny, ani za
panowania Karola V, w kazdym razie z wyznaczonym celem
i energia, z jaka polityke koscielng w Hiszpanii prowadzit
arcybiskup Jiménez de Cisneros. A juz zupelnie nie da si¢
dostrzec tendencji ku KoSciotowi pafistwowemu na wzor hisz-
panski lub francuskiego gallikanizmu. Po pierwsze, byto to
skutkiem politycznej i prawnoustrojowej roznorodnosci, ktora
utrudniala zdefiniowanie jednej, rownej dla wszystkich pro-
wingcji polityki koScielnej. Po drugie, tendencje zmierzajace do
uformowania nadrzednego nad prowincjami niderlandzkiego
Kosciota ,,narodowego” hamowalo, jesli nie uniemozliwiato,
niekorzystne w najwyzszym stopniu rozcztonkowanie koSciel-
nych jednostek administracyjnych. Burgundzkie wtadztwa
Habsburgdéw nie posiadaly wszakze zadnego wspolnego, ,.kra-
jowego”, koscielnego centrum administracyjnego, lecz byty
podzielone migedzy dwa zewnetrzne arcybiskupstwa, Reims
i Kolonig¢. Dopiero Filip II postanowit to zmieni¢, polecajac
w 1559 r. papiezowi przeksztalcic sze$¢ biskupstw w osiemna-
Scie nowych i wigczy€ je w trzy po czesci zagraniczne, po czesci
niderlandzkie arcybiskupstwa: Cambrai, Mechelen i Utrecht.
Centralnie potozone Mechelen stalo si¢ w tym tylko przez

% W tej i w nastgpnych kwestiach kompetentna synteza uwzgledniajaca dal-
szg literatur¢ przedmiotu: O.J. de Jong, Nederlandse Kerkgeschiedenis, Nijkerk
1972, s. 77 n.; odno$nie potudniowych prowingji: E. de Moreau S.J., Histoire de
I’Eglise en Belgique, t. 4: 1378-1559, Briissel 1949.

66



Karol V' i religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

krotki czas funkcjonujacym systemie siedzibg niderlandzkiego
prymasa. Co prawda tym samym ostatecznie zostaly potozone
fundamenty pod niderlandzki ,,terytorialny” czy ,,narodowy”
Kosciol, jednakze zbyt p6Zno. Ponadto zostaly one odrzucone
przez zaskoczonych wiernych, ktérzy odebrali to jako gwatt
i obca ingerencj¢. To postgpowanie wyraznie odmienne od
polityki Karola V — nawet jeSli bardziej w sferze odczu¢ niz
w rzeczywistosci — przyczynifo si¢ nieSwiadomie do przyspie-
szenia gotowosci do rebelii w Niderlandach.

Zupelnie inaczej niz w Hiszpanii przebiegata tu recepcja
nauki protestanckiej. W Niderlandach Habsburgom nie udato
sie w rzeczywistosci nigdy wypleni¢ pism Lutra czy Zwingliego.
Wprawdzie takze w niderlandzkich prowincjach dochodzito
do palenia ksiag, a habsburska cenzura przez diugi czas miata
swoje centrum w Lowanium, ale z uwagi na rozlegle upo-
wszechniong w spoteczenstwie edukacje, a wiec takze umie-
jetnoS¢ czytania, cenzura ksiazek i zakaz lektury napotkaty
tam na silny opOr spoteczny. Kiedy zatem 25 lipca 1521 r.
w Gandawie w obecnoSci Karola V, dunskiego kroéla i liczacej
tysigc gtow publicznosci, w tym wielu przedstawicieli szlachty
i elity politycznej, trzysta reformacyjnych pism zostato uroczy-
Scie wrzucone w ogienf, pewien piekarz poczut si¢ w obowiazku
zaprotestowaC przeciw temu, wypowiadajac uwage, ze owe
spalenie nie moze zniszczy¢ tego, co czlowiek ma w sercu, tym
bardziej iz ma on w domu jeszcze do$¢ pism Lutra®’. Takze
cze$¢ niderlandzkiego duchowiefistwa zdazyta zblizy€ si¢ juz
do nauk Lutra. Na]starszyml m@czenmkaml protestancklml
byli Niderlandczycy, a mianowicie dwaj augustianscy mnisi
z Antwerpii — Hendrik Vos i Jan van Esschen — spaleni 1 lipca
1523 r. w Brukseli.

W ogdlnym bilansie i w zestawieniu z Europa wplywy Lutra
w Niderlandach okazaly si¢ jednak ograniczone. Wiazato si¢
to zapewne z tym, ze ostatecznie zdystansowal si¢ od niego
Erazm z Rotterdamu, czotowa posta¢ wsréd humanistow. Do
ustabilizowania si¢ umiarkowanego w swej postawie katoli-

87 J. Decavele, De dageraad..., s. 236 n.; Corpus documentorum inquisitionis
haereticae pravitatis Nederlandicae, t. 4, wyd. P. Frédéricq, Gent 1900, dok. 75,
s. 110 n.

67



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

cyzmu przyczynit si¢ tez fakt, ze Karol V 1 jego habsburskie
regentki — najpierw jego ciotka Malgorzata Austriaczka
(1507-1530), pdzniej jego siostra Maria Wegierska (1531-
—1555) — wprawdzie ostro wystgpowali przeciwko odszczepien-
com wiary i z tego powodu takze nieustannie i coraz silniej
byli krytykowani, nigdy jednak nie byli traktowani tak samo
jak cudzoziemcy i przedstawiciele wrogiego, hiszpanskiego,
przeciwstawnego $wiata, jak pozniej Filip II czy wrecz , krwawy
ksigze” Alba. W pierwszej potowie okresu panowania Karola V
wiekszos$¢ Niderlandczykow, przede wszystkim elity polityczne
1intelektualne, zgadzala si¢ z erazmianskim i humanistycznym
katolicyzmem, ktory niezaleznie od ostrej antyprotestanckiej
polityki koScielnej Habsburgéw az do potowy stulecia w swej
istocie nigdy nie byl zagrozony — takze to stanowito wyrazna
rOznicg w poréwnaniu z Hiszpania, gdzie prze§ladowanie era-
zmian zaczelo si¢ juz przeciez w latach 30. XVI w. Co si¢ tyczy
instytucjonalnej i duchowej odnowy Kosciota, to wielu zdecy-
dowalo si¢ na via media, poSrednia droge wewngtrznej prze-
miany bez otwartego zrywania z Rzymem, ktora byta w tym
samym czasie praktykowana w sasiednich Niemczech: w Kleve,
Jiilich i Bergu, na rozlegtych obszarach Dolnej Nadrenii. Na
tym tle luteranie, zmierzajacy do radykalnej przemiany wiary
i KoSciota, nie znaleZli trwalszego i gtgbszego oddzwigku. Stad
Habsburgom udalo si¢ w istocie opanowac ruch luteranski do
lat 1525-1526, kiedy to podejrzanych duchownych lub innych
intelektualistow nakazali albo straci¢, albo zmusi¢ do milczenia
przeS§ladowaniami i grozbami. W sumie owe §rodki przymusu
zostaly zastosowane wobec nie wigcej niz okofo 50 os6b®.

Inaczej niz luteranie, anabaptySci, ktorzy wyszli daleko
poza luterafiska reformacje KoSciola i wraz z katolicka wiara
zakwestionowali jednocze$nie tradycyjny ustrdj spoteczny,
znalezli w Niderlandach godnych uwagi zwolennikow, gtow-
nie w szerokich warstwach mieszkancow holenderskich miast,
z Amsterdamem na czele. Stali si¢ oni nast¢pnie gtoéwnymi
ofiarami edyktow religijnych, ktore holenderskie wtadze
wydawaly w krotkich odstepach czasu — w latach 1520, 1521,

% Tak C. Augustijn, Die Ketzerverfolgungen in den Niederlanden von 1520-
—1545, w: Ketzerverfolgung..., s. 49-64, zwi. s. 54.

68



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

1525, 1526, 1535 i1 1550. Juz samo to wyliczenie uzasadnia, ze
w Niderlandach w nie mniejszym stopniu niz w Hiszpanii lub
w jakichkolwiek innych ich wtadztwach Habsburgowie byli
zdeterminowani, aby nie da¢ herezji zadnej szansy®. Realizacja
ich edykt(’)w spoczywala w gestii cze;éciowo urzedow regional-
nych, czgsciowo centralnych, czgsciowo koscielnych, czesciowo
Swieckich. Mianowicie zaangazowane w nia byly koScielne
trybunaly biskupie, centralna inkwizycja pafistwowa, dla ktorej
juzw 1522 r. Karol V uzyskat akceptacje papieska i na jej czele
jako generalnego inkwizytora postawil osobe Swiecka, Fransa
van der Hulst. Poza tym prowincjonalne sady i tawy przysie-
glych w miastach za panowania Karola V zatatwialy lwia cze$¢
procesOw przeciw heretykom. A poniewaz kolegialne wiadze
miejskie oraz w prowincjach strzegly swej niezaleznosci od
Brukseli i nadto byly przesigknigte wolnoSciowa mysla zwo-
lennikow Erazma z Rotterdamu, wyroki zapadaly nie zawsze
takie, jakich zyczyli sobie Karol V i jego rzad w Brukseli,
a dla niektorych heretykow konczyly si¢ jedynie na strachu®.

Zmiana nastapita miedzy 1535 i 1540 r., kiedy to wzrastat
nacisk na lokalne i prowincjonalne sady, aby systematycznie
i konsekwentnie wystepowaly z cala surowoScig przeciw ana-
baptystom. Wyroki skazujace mialy zapada¢ w tym samym
stopniu z powodu herezji, jak i z powodu rebelii i zdrady
stanu, czyli kombinacji, ktora Karol V pozniej takze zalecat
swojej corce stosowac przeciw hiszpanskim luteranom w latach
50. XVI w. Okazja byly Sciste zwigzki miedzy wydarzeniami
w westfalskim mieScie biskupim Miinster oraz Amsterdamie.
W ich trakcie w obu miastach przewage uzyskala radykalna
i sklonna do przemocy frakcja anabaptystow, wywotujac
powstanie przeciw wiadzy miejskiej jako takiej, aby ustanowic¢
Kroélestwo Boze. W Amsterdamie zdobyli ratusz, w Miinster
opanowali cale miasto. Przede wszystkim zalozone w Miinster
panstwo Syjon, w czym znaczacy udzial mieli Niderlandczycy,
wzbudzilo w catej Europie wielka sensacje, poniewaz ozna-

% J. Decavele, De dageraad..., s. 31 n.

% Szczegdlowe studium o postgpowaniu w Holandii: J.D. Tracy, Heresy law
and centralization under Mary of Hungary. Conflict between the Council of Hol-
land and the central gouvernment over the enforcement of Charles Vs placards,
»Archiv fiir Reformationsgeschichte” 73, 1982, s. 284-308.

69



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

czalo to ni mniej, ni wigcej tylko ustanowienie alternatywnego
porzadku spolecznego. Dla kazdego chrzeScijanina byto to
jasne, poniewaz anabaptySci odrzucali chrzest dzieci i skta-
danie usankcjonowanych religijnie przysiag, co w obu przy-
padkach miato wprost fundamentalne znaczenie dla kazdego
owczesnego chrzedcijanskiego spoteczenstwa i panstwa’’.
Reakcja byta odpowiednio radykalna. W Miinster, w 1535 r.,
po zdobyciu miasta anabaptysci zostali wytepieni, a ciato ich
przywodcy po okrutnej egzekucji jeszcze przez dziesigciole-
cia byto wystawione na widok publiczny, wiszac w zelaznych
klatkach na wiezy koSciota §w. Lamberta. Podobnie w Nider-
landach, gdzie dotad sady czesto ferowaly relatywnie fagodne
wyroki kar pieni¢znych, po raz pierwszy kierujac si¢ owa suro-
woscig i zdecydowaniem, ktore nastepnie od polowy lat 50.
stang si¢ w ogdlnoSci charakterystyczng cecha habsburskiej
polityki koScielnej. We Flandrii wspdlnoty baptystow zostaly
wytepione juzw 1538 r., a na péinocy najpdzniej okoto 1545 r.”2
W polowie czwartej dekady XVI w. Karolowi V i jego
brukselskiemu rzadowi moglo si¢ wydawac, ze w Niderlan-
dach — podobnie jak w Hiszpanii — udato im si¢ pokonac
nowa doktryne i tym samym ograniczy¢ herezje jako pestis
Germaniae w zasadzie do kraju jej pochodzenia. W duzym
stopniu niebezpieczenstwo, ze przy dalszym umacnianiu si¢
herezji w Niemczech ponownie bedzie mogta ona przenik-
na¢ do Niderlandow, kazato Karolowi V w 1547 r. skierowaé
bron przeciwko protestanckiej opozycji ksiazat. ,,Zagrozenie
dla religii — tak pisal tuz przez rozpoczeciem wojny szmal-
kaldzkiej (1546-1547) do swojej siostry Marii, niderlandz-
kiej regentki — bedzie nadzwyczaj duze, jesli niezwlocznie nie
zostanie zwalczone. W przeciwnym razie moga wystapic |[...|
szkodliwe i niepowetowane skutki, a mianowicie odstapienie
reszty [...] Niemiec od naszej Swietej religii. Ten godny poza-
fowania proces moze niechybnie wedrze¢ si¢ do moich Nider-

1 O przysigdze zob. ostatnio inspirujace studium P. Prodi, Il sacramento del
potere. Il giuramento politico nella storia constituzionale dell’ Occidente, Bologna
1992.

2 O baptystach na PoInocy zob. przede wszystkim A.F. Mellink, De weder-
dopers in de Noordelijke Nederlanden, 1531-1544, Groningen 1954, tu s. 416;
o Flandrii: J. Decavele, De dageraad..., s. 320, 435.

70



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

landéw i oderwac je od naszej $wietej wiary a w nastepstwie od
obowigzku wiernoSci i postuszefistwa wobec mnie, co$, czego
ja za nic w §wiecie nie chciatbym zobaczy¢ i Scierpiec”®.

Kiedy nastepnie Karol V pokonal niemieckich protestantow
w bitwie pod Miihlbergiem, przez chwile rzeczywiscie wyda-
walo mu sig¢, ze oto zostal rozwigzany problem w Niemczech,
Niderlandach — w istocie w calym chrzeScijafiskim Swiecie.
Dzisiaj wiemy, ze byto to ztudzenie odnoSnie Rzeszy, o czym
jeszcze szczegdlowiej trzeba opowiedzied, ale takze odno$nie
Niderlandéw. Wtasnie w tym momencie, po zazegnaniu lute-
ranskiego oraz anabaptystycznego zagrozenia, od potudnia,
czgSciowo z Francji, czgSciowo wprost z Genewy, wdart sie
do dolnoburgundzkiego wladztwa Habsburgéw kalwinizm,
najpierw do prowincji potudniowych, a nastgpnie w ciggu
kilku miesiecy szerokim strumieniem takze do pdéinocnych
prowincji. Byt to zupelnie inny rodzaj protestantyzmu, ktory
przed Habsburgami postawit zupetnie nowe zadania. Kal-
winizm potlaczyl to, co jeszcze bylo rozdzielone u luterandw
1 anabaptystow, a mianowicie intelektualne przywodztwo elit
politycznych i duchowych z uznaniem dla szerokich warstw,
tym samym rozwijajgc wszystkie wtasciwoSci, ktorymi musiat
odznaczaé si¢ nowoczesny ruch masowy®.

Habsburg zareagowal znowu szybko, konsekwentnie i sku-
tecznie zaostrzajgc prze§ladowania, wzmacniajac bariery
prawne i polityczne wobec zagranicy, przede wszystkim
wobec Rzeszy. Na tzw. zbrojnym sejmie Rzeszy w Augsburgu
w 1548 r. Karol V przeforsowal traktat burgundzki, ktory
wylaczyl z Rzeszy rozlegle wtadztwa dolnoburgundzkie i tym
samym zasadniczo uszczuplit ochron¢ prawna tamtejszych
poddanych. A siedem lat pdzniej, w 1555 1., na augsburskim

% List Karola V z 9 VI 1546, francuski oryginal w: Correspondenz des Kaisers
Karl V..., t. 1, s. 486491, cyt. ze s. 488. Niemiecki przektad w: A. Kohler, Quellen
zur Geschichte Karls V..., s. 323-328, cyt. ze s. 325.

9 Z obszernej literatury na temat niderlandzkiego kalwinizmu wymienie tu
jedynie klasyczng juz rozprawe H. Koenigsbergera, The organization of revolu-
tionary parties in France and the Netherlands, w: tenze, Estates and revolutions,
Ithaca, N.Y. 1971, s. 224-253; zbi6r studiow: A. Duke, Reformation and revolt
in the Low Countries, London 1990; na temat poludniowych prowincji zob. naj-
nowsza rozprawe: G. Marnef, Het Calvinistisch Bewind te Mechelen, 1550-1577,
Antwerpen 1996 (ang. ttum. Baltimore 1996).

71



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

sejmie pokojowym krol Ferdynand na polecenie swego brata
udaremnit pod]f;tq przez elektoréw saskiego i brandenbur-
skiego probe rozciggniecia nlemlecklego p0k0]u religijnego na
Niderlandy. Jus emigrandi, prawo mniejszoSci do swobodnego
wyjazdu z ojczyzny, ktore odtad nalezalo do podstawowych
zasad ochrony prawnej i wolnoSci religijnej w Rzeszy, przystu-
giwalo wprawdzie protestanckim poddanym w dziedzicznych
krajach austriackich, ale juz nie w Niderlandach®.

Takze na plaszczyznie religijnej i koScielnej zostat w dolno-
burgundzkich prowincjach zastrzezony traktatowo i prawno-
ustrojowo brak wlasciwych dla Rzeszy regut gry polegajacych
na gwarancjach prawnych i dazeniu do kompromisu, lecz obo-
wigzywaly tu zasady autokratyczne i protoabsolutystyczne,
wlaSciwe dla monarchii hiszpanskiej. Przeniknely one catko-
wicie polityczna i koScielng codziennos¢, kiedy w 1556 r. po
abdykacji i wyjezdzie Karola V ster rzadéw przejat jego syn
Filip II, ktory juz od 1551 r. otrzymywatl w lenno burgundzkie
wladztwa i ktéremu poddani sktadali holdy i przyjmowali za
swego monarche. Jego bezwzglednie brutalne postgpowanie
we Flandrii okazalo si¢ tak przekonujace, ze Karol V w maju
1558 r. w cytowanym juz liscie do swojej siostry Juany pole-
cit naSladowac je, aby zrobi¢ porzadek z wiasnie wykrytymi
hiszpanskimi ,,luteranami”.

,1 skoro ja wilasnie o tych rzeczach méwie¢, musz¢ napi-
sac, jak te sprawy, tak jak sobie przypominam, sa zalatwiane
we Flandrii, cho¢ krolowa z Wegier [siostra Karola V, Maria
Wegierska — red. nauk.] mogtaby to przedstawi¢ doktadnie;j.
Moim zyczeniem byto ustanowienie inkwizycji, azeby owych
heretykow (niektorzy z nich zarazili si¢ z powodu blisko$ci do
Niemiec, Anglii, a nawet Francji) zwalczy¢ i ukara¢. Jednak
wywolalo to w1elka} nieche¢ wsrod ludzi, ktorzy zauwazyh ze
wsrod tamtych nie byto zadnych Zydéw. I tak po serii prosb
zostato wydane zarzadzenie, na mocy ktorego wszystkie osoby,
bez wzgledu na pochodzenie i stan, podpadajace pod jedna
z wymienionych kategorii, ipso facto byly karane spaleniem

9 G. Tuba, Uber das rechtliche Verhdltnis der Niederlande zum Reich, Wien
1903, s. 17 n.; V. Press, Die Niederlande und das Reich in der frithen Neuzeit, w:
Etat et religion aux 15°¢ et 16° siecles, red. W. Blockmans, H. van Nuffel, Briissel
1986, s. 321-340.

72



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

na stosie i konfiskata mienia. W tym celu zostali powotani
funkcjonariusze, ktorzy mieli prowadzi¢ Sledztwa, znajdowaé
winnych 1 ich identyfikowac¢, a nast¢pnie mieli informowac
o tym urzedy, ktorych zadaniem byto nast¢pnie wymierza-
nie sprawiedliwo$ci owym osobom. Nastepnie po ustaleniu
prawdy zatwardziali powinni zywcem sptona¢ na stosie, zostac¢
skruszeni i Scieci. I tak sie¢ dziato. I chociaz powstato wiele
cierpienia, brutalne postgpowanie nie byto bezzasadne. Jed-
nak w danych okolicznoSciach bylem zmuszony do takiego
dzialania. Nie wiem, jak mdj syn, krol, pozniej dzialal, ale
wierze, ze on tak samo postgpowal dalej, poniewaz ja radzi-
fem mu i prositem go, aby pozostal nieustepliwy w karaniu
owych o0sob. I podczas gdy tak si¢ rzeczy mialy, wielu biskupow
w Anglii dosiegly i beda dosigga¢ surowe represje wskutek
wypelnienia naszego rozkazu, tak jakby on byt ich naturalnym
krolem. Przy tym mamy duzo szersze uprawnienia do takiego
postepowania stosownie do okolicznoSci, poniewaz on tu jest
i tu zyja wylacznie dobrzy chrzescijanie”.

Dzisiaj wiemy, ze Karol V ponownie popelnit tragiczny btad.
Radykalne $rodki przedsiewziete przez jego syna w Niderlan-

% List Karola V do jego corki Juany z 25 V 1558, w: CDCV, t. 4, s. 426,
przyp. 700: ,,Y pues viene a proposito, no dexaré de dezir lo que se me acuerda
que pasd y se vsa acerca desto en los Estados de Flandes, aunque lo podréys
entender mds particularmente de la reyna Vngria. Y es que queriendo yo poner
Inquisicion para el remedio y castigo destas heregias (que algunas han heredado
de la vezindad de Alamana a Inglaterra, y aun de Frangia), huuo gran contradi-
cién por todos, diziendo que no hauia judios entrellos. Y assi después de hauer
hauido algunas demandas y respuestas, se tomo por medio de hazer vna orden
en que se declarasse que las personas de qualquier estado y condicién que fues-
sen, que incurriessen en alguno destos casos hally contenidos, ipso facto fuessen
quemados y confiscada su hazienda; para cuya execucién se nombraron ciertas
personas, para informarse, inquirir y descubrir los culpados, y auisar dello a las
justicias en cuya jurisdiction los tales estouissen,para que aueriguada la verdad,
quemasen viuos a los pertinazes, y a los que se reconciliassen, les cortasen las
cabecas, como se ha hecho y executa, aunque lo sienten mucho, y no sin alguna
razdn, por ser tan riguroso mandato. Pero vista la necessidad que ha hauido
dello, he sido forcado en mi tiempo de hazello assi. No sé lo que el Rey, mi hijo,
hauré hecho después, pero creo que por la mesma causa lo habra continuado,
porque le auisé y rogué mucho que stouiesse muy recio en castigar a los tales.
Y pues esto es assi, y en Inglaterra se han hecho y hazen tantas y tan crudas
justicias hasta (contra) Obispos, por la orden que ally ha dado, como si fuera
su rey natural, y se la permiten, mucha mda razén hay para que acd, de donde
lo es y todos tan christianos, se haga en esto la demonstracion que la calidad
del caso requie”.

73



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

dach, w kolejnych latach systematycznie zaostrzane, nie prze-
tracily kregostupa herezji, lecz ztamaly panowanie Hiszpanii.
Prowokujac powstanie w Niderlandach, przyczynity si¢ one do
zakonczenia panowania Habsburgéw na dolnoburgundzkim
terytorium, w kazdym razie w tej formie, jaka odziedziczyt
Karol V po swoich przodkach.

To, jak bardzo przesadna i niebezpieczna byta droga obrana
w polowie lat 50. XVI w., sygnalizowaly zreszta juz bardzo
wcze$nie znaki ostrzegawcze, ktére kazdemu wtadey datyby do
mySlenia, gdyby tylko nie byl — jak Filip II — tak jednostronnie,
w istocie fanatycznie ukierunkowany na jedyny cel obrony
czystoSci wiary, bez wzgledu na ponoszone koszty. Do najbar-
dziej poruszajacych sygnaldw zaliczyé mozna los dominikanina
1 arcybiskupa Toledo, Bartolomé Carranzy, prymasa Hiszpanii,
o ktorym juz wspomnialem, opisujac scene¢ Smierci Karola V
we wrze$niu 1558 r. Dominikanin nalezal do najblizszych
duchowych i koScielno-politycznych doradcow cesarza. W Try-
dencie przez pewien czas przewodniczyl hiszpanskiej delegaciji,
zdobywajac wowczas najwyzsze uznanie u innych kardynatow.
Kiedy Filip II na poczatku lat 50. XVI w. wyruszyt do Anglii,
aby poSlubi¢ Mari¢ Tudor, zabrat ze soba arcybiskupa, chcac
tam w jego wyprObowane rgce powierzy¢ sprawe restaura-
cji katolickiej wiary. To samo zadanie przypadlo Carranzy
w latach 1556-1557 w Niderlandach, gdzie musiat on takze
towarzyszy¢ Filipowi II, gdy 6w obejmowal tam dziedzictwo
swego ojca. Carranza wypetnial to zadanie stowem i pismem
z typowa dla siebie energig i kompetencja. U Martina Nucio
w Antwerpii opublikowat katechizm, ktory miat przeciwstawic
sie dominujacym, jak wiadomo, w tym kraju protestantom,
aby Niderlandczykow, tak miodych, jak starych, wychowywac
1 umacnia¢ w wierze katolickiej. Ksigzka ta nie tylko zostata
zaakceptowana i wyrdzniona przez Korong, byta nadto ofi-
cjalnie dedykowana osobiscie ksigciu Filipowi. Powrdciwszy
do Hiszpanii, aby obja¢ w Toledo wta$nie przyznane mu przez
samego Filipa II arcybiskupstwo, Carranza zostal w pewna
ciemna, mglista noc aresztowany na rozkaz Wielkiego Inkwi-
zytora. Z sidel inkwizycji wydostat si¢ dopiero w 1576 r., kilka
dni przed $miercia i po siedemnastu latach wiezienia, po tym
jak 14 kwietnia 1576 r. w Rzymie papieski sad ostatecznie go

74



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

uniewinnil. Ani niegdysiejsze zaufanie u cesarza, ani stuzba,
jaka petnit dla jego syna, nie mogly uchroni¢ Carranzy przed
tym szalefistwem. Filip II, kiedy tylko uslyszat o zarzutach
inkwizycji, zaczat unika¢ go niczym zadzumionego i odmowit
wystuchania go, czy nawet tylko zlozenia zeznan w jego spra-
wie. Nic nie pomogly takze jego wielorakie zastugi dla Kosciofa
katolickiego oraz wstawiennictwo ojcoéw soboru z Trydentu.
Przy tym wszyscy wiedzieli, ze za oskarzeniami stala nienawisS¢
i osobista nieprzyjazi hiszpafiskiego Wielkiego Inkwizytora
Fernando Valdésa y Salas, ktory, bedac zarazem arcybiskupem
Sewilli, niejako z urzedu rywalizowat z arcybiskupem Toledo.

By¢ moze ,,proces przeciw Carranzy [byl] w dziejach hisz-
panskiej inkwizycji przypadkiem catkowicie wyjatkowym™”.
Jednakze ten przyklad, jak zaden inny, pokazuje retrospek-
cyjnie, ze u schylku zycia Karola V habsburska polityka
kos$cielna i religijna w Niderlandach i Hiszpanii staczata si¢
po rowni pochylej. System, sprawiajacy wrazenie tak skutecz-
nego i pozornie racjonalnego, z czasem stat si¢ nieodporny
na niedorzeczny irracjonalizm. Jego tworcy dawno stracili nad
nim kontrole. Sam wiadca osobiScie nie byl juz w stanie nim
kierowac. Jesli w przypadku Carranzy ofiara tego defektu byta
jednostka, to p6zniej wraz z oddelegowaniem do Niderlan-
dow ,,zelaznego ksigcia” Alby caly lud i cata kultura staly
si¢ zaktadnikami tego brutalnego postepowania, ktore juz od
dawna nie zaslugiwalo na nazwe polityki — az do wybuchu
powstania, ktore 0w system rozsadzifo.

IV. Polityka religijna i koScielna poza granicami
bezposredniego wtadztwa Habsburgdéw — w Rzeszy,
wobec papiestwa i w walce z Turkami

Poza granicami bezpoSredniego wiadztwa Habsburgow
Karol V nie dysponowat narzedziem inkwizycji i cenzury.
Nawet w dziedzicznych krajach austriackich musiat zachowaé

97 Tak J.I. Tellechea Idigoras, Der Prozefs..., s. 90. W przywolywanej wyzej
(przyp. 59) pracy tego autora o procesie Carranzy znajduje si¢ przekonujaca
argumentacja.

75



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

powsciagliwos¢, jako ze panowatl tam jego brat Ferdynand,
ktory nie byt sktonny spelnia¢ cesarskich zyczen, tak jak
regentki w Niderlandach. Z tego powodu przede wszystkim,
ze Rzesza, jako zbudowany na mocnych podwalinach praw-
nych ponadterytorialny zwigzek, dawat obywatelom ochrone
prawna, ktorej nie mieli poddani Karola V ani w Niderlan-
dach, ani w Italii, a juz na pewno nie w Hiszpanii. Tam, gdzie
Karol V nie byt wiadcg terytorialnym, musiat swoja koScielna
i religijng polityke prowadzi¢ za pomoca innych §rodkéw.
Konieczne bylo obieranie innych metod, jesli chciat zrealizo-
wac swQj cel: zniszczy¢ herezje, zjednoczy¢ chrzeScijanstwo,
Kosciot zas zreformowac w wierze katolickiej.

Caloksztalt polityki Karola V, w tym takze — a moze przede
wszystkim — jego polityke koScielng w Rzeszy i wobec tej czesci
Europy, ktora znajdowata si¢ poza wiadzg Habsburgdw, w spo-
sOb rozstrzygajacy okreslata jego idea cesarstwa. Zwlaszcza
w pierwszej dekadzie jego rzadow, kiedy to za busole stuzyt
mu uniwersalny program cesarski kanclerza Gattinary. ,,Wia-
Sciwym 1 niezmiennym celem polityki religijnej cesarza nie
byto po prostu zwalczenie protestantyzmu jako herezji, Karo-
lowi V zdecydowanie chodzito raczej o utrzymanie ko$cielnej
jednoSci na Zachodzie, ewentualnie o jej przywrocenie |...].
W zwigzku z tym polityka religijna Karola V pozostawala
w smsiym i konsekwentnym zwiazku z jego koncepc]a} wiadzy;
tak wiec uniwersalizm cesarstwa, ktory w najwyzszym stopniu
legitymizowat jego polityke, byt bezwzglednie zwiazany z jed-
noscig Kosciota”s. Stad wynikaly dwa SciSle przeplatajace
si¢ gtdbwne watki habsburskiej polityki koscielnej i religijnej
w Europie. Pierwszy to polityka wobec cesarstwa i Niemiec
jako no$nika owego cesarstwa; drugi to polityka wobec papie-
stwa oraz reprezentowanego przez niego Kosciota uniwersal-
nego. W Rzeszy w gre wchodzily przede wszystkim sejmy, na
ktorych Karol V mdgt realizowac swoja polityke. Jesli za$ idzie
o polityke wewnatrz KoSciota uniwersalnego, to te zwigzat
wczesnie i trwale z soborem powszechnym. Dochodzit jeszcze

% H. Rabe, Karl V. und die deutschen Protestanten..., s. 344; o polityce re-
ligijnej w cesarstwie zob. takze artykul W. Reinharda, Die kirchenpolitischen
Vorstellungen Kaiser Karl V..., s. 62-100.

76



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

trzeci watek, na ktérym Karol V podczas catego swego pano-
wania musiat skupia¢ uwage — walka z Turkami.

Przede wszystkim zwieficzong sukcesem wyprawe na Tunis
z 1535 r. Karol V poprowadzil jako cesarska wyprawe krzy-
zowa — ,,pour la seurté et defence de nos royaulmes, service
et repos de la chrestienté”, jak polecit poinformowa¢ w lutym
1535 r. zatroskanego krola Francji. Kiedy rozgorzat boj pod
Tunisem, zabrzmial okrzyk bojowy Honra de Dios i trzepo-
taty typowe dla krucjaty sztandary — Naj§wigtsza Maria Panna
z Dziecigtkiem, Zbawiciel na Krzyzu i burgundzki krzyz*”.
Imperialna architektura oraz program ikonograficzny Alham-
bry, za pomoca ktorych Karol V znajdujacy si¢ u szczytu swej
potegi w Europie kazat stawic si¢ jako protector et defensor ecc-
lesiae, w robwnej mierze odnosily si¢ do zwyciezcy w antyhere-
tyckiej wojnie przeciw niemieckim protestantom, jak i triumfa-
tora w wyprawie krzyzowej przeciw tureckim muzutmanom!®.

W Niemczech i Rzeszy, w obu gloéwnych obszarach
wewnetrznej chrzeScijanskiej polityki religijnej, Karol V miat
do czynienia z samodzielnymi i niezaleznymi stanami Rze-
szy, dla ktorych najpilniejsza sprawa, tuz po religii, a wigc
takze katolickiej, byla ,,niemiecka wolnos$¢” (teutsche Liber-
tit). Najpozniej od lat 30. XVI w. wiekszo$¢ owych standow
Rzeszy dostrzegata nadciggajacg grozbe, ktorej trzeba bylo
przeciwdziata¢ — wprowadzenie przez Habsburgow ,,hiszpan-
skiej niewoli” (spanische Servitut). Na wolnoS¢ i niezalezno$¢
niemieccy ksigzeta baczyli takze w kwestiach religii i KoSciota.
Poniewaz najwicksze i ,,nowoczesne” spoSrdd niemieckich
krajow, ktore wstapily na droge przeobrazen w kierunku weze-
snonowozytnych panstw terytorialnych, musialy juzw XV w. —
nie inaczej, jak krolowie Hiszpanii, Francji czy Anglii — przejac
zwierzchno$¢ nad lokalnym KosSciolem, tym sposobem usta-
nawiajac wprawdzie nie ,,narodowy” (National-), ale za to
wkrajowy” Koscidt (Landeskirche), co w istocie sprowadzato

% W tej kwestii szczegdlowo i w oparciu o bogata baze zrdédtowa: H. Duch-
hardt, Das Tunisunternehmen Karls V. 1535, ,Mitteilungen des Osterreichischen
Staatsarchivs” 37, 1984, s. 35-72, zwtl. s. 39 n., tam takze odno$niki do cytatow
z korespondencji.

100 Por. powyzej, s. 16-19. Zob. tez R. Wohlfeil, Kriegsheld oder Friedens-
fiirst?..., s. 95.

77



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

sie do tego samego. Ksigze Kleve, 6w potezny sgsiad Habsbur-
gow nad dolnym Renem i rywal o pierwszenstwo polityczne
w potnocno-zachodniej czgsci Rzeszy, w dyskusji wokot prawa
panstwowego i koScielnego wtasciwego chrzescijanstwu pod
tym wzgledem osiagnat eksponowana pozycje, tak dalece, ze
jurysci chetnie przywotywali go jako przyktad daleko posunig-
tego przodownictwa w ksigzecej zwierzchnosci nad Kosciotem:
,Ksiaze Kleve jest papiezem w swoim terytorialnym KoSciele”
(Dux cliviae est Papa in territoriis suis). W tym kregu u schytku
Sredniowiecza sformulowanie to stalo si¢ czym$ na ksztalt
popularnego hasta'”'. Nie inaczej rzecz si¢ miala ze stanami
Rzeszy. Z gory bylo wiadomo, ze Karol V w Niemczech natrafi
na zazarty opor, jesli tylko sprobuje prowadzi¢ autokratyczng
polityke koScielna, jak w Hiszpanii czy Niderlandach.
Poniewaz jednak Niemcy i Rzesza z powodu ich zasad-
niczego znaczenia dla cesarskiego programu byly nie mniej
wazne niz habsburskie wtadztwa, Karol V musiat godzi¢ si¢
na negocjacje, a nader czgsto takze na ustepstwa wobec pro-
testantow, ktore zreszta wciaz traktowatl jako tymczasowe.
Abstrahujac od pewnoSci siebie i wlasnej potegi, jaka posia-
daly stany Rzeszy, przede wszystkim zas$ ksigzeta terytorialni,
do owych ustepstw cesarz bywat zmuszany z tego powodu, ze
dawat on konfliktowi politycznemu europejskich poteg pierw-
szefistwo przed regionalnym konfliktem religijnym w Niem-
czech. Najpierw pragnal on pokona¢ krdla Francji Fran-
ciszka I, a dopiero pdzniej rozstrzygnac sprawe Marcina Lutra.
Przez to jednak protestantyzm otrzymat czas, aby si¢ w Rzeszy
zakorzeni¢ i rozrosnagé do tak znacznych rozmiardw, ze
cesarz nie mogt mu si¢ juz skutecznie przeciwstawi¢, nawet
za pomoca bitnych wojsk hiszpanskich. Wspolczesni historycy

0LV, Janssen, Landesherrschaft und Kirche am Niederrhein im spdten Mittel-
alter, w: Der Niederrhein zwischen Mittelalter und Neuzeit, red. J.E.G. Goeters,
J. Prieur, Wesel 1986, s. 9-43, tu s. 31. O pdznosredniowiecznej wladzy w Ko-
Sciele ostatnio syntetycznie M. Borgolte, Die mittelalterliche Kirche, Miinchen
1992 (Enzyklopadie deutscher Geschichte, 17), s. 28 n., 136, passim; PM. Hahn,
Kirchenschutz und Landesherrschaft in der Mark Brandenburg im spdten 15. und
frithen 16. Jahrhundert, ,Jahrbuch fiir die Geschichte Mittel- und Ostdeutsch-
lands” 28, 1979, s. 179-280; J. Sieglerschmidt, Territorialstaat und Kirchenregi-
ment. Studien zur Rechtsdogmatik des Kirchenpatronats im 15. und 16. Jahrhun-
dert, Koln 1987; M. Schulze, Fiirsten und Reformation. Geistliche Reformpolitik
weltlicher Fiirsten vor der Reformation, Tiibingen 1991.

78



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

nie bez racji zarzucaja Karolowi V, ze przez dziesieciolecia nie
docenial znaczenia kwestii religijnej w Rzeszy'®%.

Miejscem pertraktacji migedzy cesarzem, ktOry sprawami
Niemiec do konca lat 40. XVI w. zajmowat si¢ mniej lub bar-
dziej pobocznie, oraz niemieckimi protestantami, reprezento-
wanymi przez poteznych ksigzat Rzeszy i tamtejsze majetne
miasta, byl przede wszystkim sejm Rzeszy. Poczawszy od
sejmu wormackiego z 1521 r., ktorego dziejowa rola zostata
juz na wstepie ukazana, Reichstag zbierat si¢ kazdego roku.
Lata panowania Karola V byly zarazem okresem rozkwitu
parlamentaryzmu w Niemczech'®. Niemal na kazdym z tych
zgromadzef stanowych byta roztrzasana sprawa Lutra oraz
zwigzane z nig kwestie reformy KoSciola oraz swobdd dla
protestantow'™. W og6lnych opracowaniach historii reforma-
cji weiaz wymieniane s3 jedynie te sejmy Rzeszy, na ktorych
zapadaly najwazniejsze rozstrzygniecia. W 1521 r. w Worma-
cji, gdzie doszto do wspominanego juz spotkania z Lutrem,
Karol V z aprobatg katolickiej wickszos$ci w maju wydat edykt,
ktory skazywal Lutra na banicj¢ i ustanawial zakaz druku,

102 Przekonujaca analiz¢ dystansu wobec Rzeszy i braku koncepcji dworu
cesarskiego w sprawach niemieckich pod koniec drugiej dekady XVI w. przed-
stawil Ch. Roll, Reichstags-Absage und Waldkirch-Mission. Uberlegungen zur
kaiserlichen Reichspolitik im ersten Jahrzehnt der Regierung Karls V., w: Karl V.
Politik und politisches System..., s. 279-316.

103 Szczegdtowo na ten temat H. Schilling, Aufbruch und Krise..., wyd. 2,
1994. Zwtaszcza o znaczeniu dla Karola V: Das romische deutsche Reich im po-
litischen System Karls V., red. H. Lutz, Miinchen-Wien 1982. Najlepszy przeglad
dyskusji naukowej o charakterze i funkcjonowaniu Rzeszy obecnie: H. Neuhaus,
Das Reich in der friithen Neuzeit, Miinchen 1997.

104 Sejmy Rzeszy z tego okresu, tzw. Religionsreichstage, wciaz wzbudzaja
szczegllne zainteresowanie wsrod niemieckich badaczy. Mozna wymieni¢ jedy-
nie najwazniejsze z ostatnio opublikowanych prac, ktdre powstaly najczesciej
jako publikacje rocznicowe: Der Reichstag zu Worms 1521...; R. Wohlfeil, Der
Wormser Reichstag von 1526, ,Blitter fur Pfilzer Kirchengeschichte und reli-
giose Volkskunde” 43, 1976, s. 5-20; J. Kithn, Geschichte des Speyerer Reichstages
von 1529, Leipzig 1929; K. Schlaich, Die ‘Protestatio’ beim Reichstag zu Speyer
1529 in verfassungsrechtlicher Sicht, ,,Zeitschrift fiir evangelisches Kirchenrecht”
25, 1980, s. 1-19; Confessio Augustana und Confutatio...; Das Augsburger Be-
kenntnis von 1530 — damals und heute, red. B. Lohse, O.H. Pesch, Miinchen
1980. Przegladowo o publikacjach o roku jubileuszowym 1530: H. Neuhaus,
Der Augsburger Reichstag des Jahres 1530. Ein Forschungsbericht, ,,Zeitschrift
fiir Historische Forschung” 9, 1982, s. 167-211. Og6lnie o sejmach tej doby: Aus
der Arbeit an den Reichstagsakten unter Kaiser Karl V., red. H. Lutz, A. Kohler,
Gottingen 1986; Reichstage und Kirche, red. E. Meuthen, Gottingen 1991.

79



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

rozpowszechniania i czytania jego pism w Rzeszy, ale samemu
heretykowi przyznawat gwarancje bezpiecznego wyjazdu. Na
sejmie z 1526 r., pierwszym, ktory odbyt sie¢ w Spirze, a kto-
remu prezydowal Ferdynand w zastgpstwie przebywajacego
w Hiszpanii cesarza, z uwagi na obejmujacy cate Niemcy
ruch reformacyjny w miastach i wsiach, doszio do stawet-
nego przyznania swobody wyboru ewangelickiego wyznania
stanom Rzeszy, ktére powinny do czasu oczekiwanego soboru
wobec swoich poddanych zachowywac sig, ,,jak kazdy jeden
wobec Boga i cesarskiego majestatu ma nadzieje i ufa ponies¢
odpowiedzialno$¢”. Przeprowadzone wowczas uniewaznienie
edyktu wormackiego, Ferdynand, wcigz namiestnik cesarski
w Rzeszy, usitowal wycofa¢ w 1529 r. na drugim sejmie Rzeszy
obradujacym w Spirze, czym sprowokowal stynne protestatio
zwolennikow Lutra, uczynione przez ksigstwa terytorialne
Saksonie¢, Brunszwik- Lﬁneburg, Hesje, a takze Strasburg,
Norymberge i Ulm, najwazniejsze z czternastu miast Rzeszy.
Ci oraz inni zwolennicy nowej wiary, zwani odtad ,,protestan-
tami”, w 1530 r. na sejmie ,,wyznaniowym” (Konfessionsreichs-
tag) w Augsburgu, ktéremu przewodniczyl znowu osobiScie
Karol V, przedtozyli Confessio Augustana, ktore zredagowat
Filip Melanchton, omdwiwszy je z Marcinem Lutrem, wciaz
wykletym, a zatem uczestniczagcym w wydarzeniach z oddali.
Wreczone uroczyscie cesarzowi pismo byto pierwszym konfe-
syjnym wyznaniem wiary, ktore do dziS dla luteranéw na calym
Swiecie zachowuje wazno$¢, a na ktore w nastgpnym dziesig-
cioleciu odpowiedzieli wlasnym wyznaniem wiary tak kato-
licy, jak i szwajcarscy protestanci. Podczas gdy w Niemczech
oraz pod kazdym wzgledem w Europie wczesnonowozytne
panstwa czynily wowczas jedno z takich wyznah religijno-
-,ideologiczng” podstawa swojej polityki oraz fundamentem
tozsamosci i spdjnosci spoteczenstwa, jednoczeSnie wyznanie
augsburskie otworzyto brzemienng w nastepstwa droge dla
Europy do epoki konfesjonalizacji'®.

Wiosng 1530 r. Karol V, tuz po koronacji na cesarza
dokonanej w Bolonii przez papieza z rodu Medyceuszy,
Klemensa VII, byl szczegllnie zainteresowany zakoncze-

1050 tym szczegbélowo H. Schilling, Confessional Europe...

80



Karol V' i religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

niem konfliktu w tonie chrzeScijanstwa. Dlatego natychmiast
po swoim powrocie zakazal on wszelkich jatrzacych kazan
i publicznych demonstracji. Jednakze zapragnat tez zobaczy¢
uroczysta procesje na Boze Ciato, ktorej ogolnochrzescijanski
charakter szczegOlnie lezal mu na sercu, co wigcej, domagat
sie obecnosci na niej protestanckich ksiazat. Warunki ramowe
dla niezbednych rokowan z protestantami rzadko bywatly tak
sprzyjajace. Papieski legat Lorenzo Campeggio byl wyrozu-
miatym i bywalym arystokratg. W otoczeniu cesarza domi-
nowali teolodzy uksztaltowani jeszcze przez Erazma z Rot-
terdamu oraz przez niderlandzka devotio moderna, rOwniez
wsrod Hiszpanow, nawet jeSli w samej Hiszpanii nastapil juz
zwrot torujacy droge religijnym zagorzalcom. Wtasnie w tym
czasie, kiedy Karol V wyruszyt z Italii do Augsburga, zmart
jego wielki kanclerz Mercurino Gattinara, ktéry postrzegat
protestantdw jako umiarkowanych i gotowych do kompro-
misu!®. Nadto rzecznikiem protestantow byt Filip Melanch-
ton, uktadny i obyty, uznany w Swiecie humanista, ktory prze-
mawial jezykiem Erazma z Rotterdamu.

Mimo to — jak wiadomo — do pojednania nie doszlo,
z przyczyn doktrynalnych i teologicznych, poniewaz roznice
W nauczaniu, a przede wszystkim w pojmowaniu istoty KoSciota
w migdzyczasie poglebily rozdziat obu stron, ale takze z przy-
czyn politycznych, bowiem w reakcji na powstanie w Spirze
stronnictwa protestanckiego aktywisci katoliccy uformowali
wlasny blok i oba stronnictwa w stanach Rzeszy spogladaly na
siebie z podejrzliwoscig. Zaprzysiegli wrogowie Lutra — Johan-
nes Eck i Johannes Cochlédus — zredagowali odrzucenie zarzu-
tow, Confutatio, ktoéra odpowiedzieli na luteranska Confessio
Augustana oraz przedstawiong obok niej Confessio Tetrapoli-
tana, czyli odrebnego wyznania wiary ujetego w duchu reformy
Zwingliego czterech potudniowo-zachodnioniemieckich miast
Rzeszy, pod przywodztwem Strasburga. Gdy protestanckie
stany Rzeszy nie widzialy mozliwo$ci uznania owego Confuta-
tio, ich wiodacy teolog Filip Melanchton opracowat ,,apologi¢”

16 J.M. Headley, The emperor and his chancellor. A study of the imperial
chancellery under Gattinara, Cambridge 1983, s. 138 n. O atmosferze panujace;j
w Augsburgu zob. tez H. Scheible, Philipp Melanchthon..., s. 110 n.

81



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

luteranskiej Confessio, ktoéra wzmacniata wymowe istotnych
treSci Augustany, a Karol V spostrzegl, ze mozliwosci dalszych
negocjacji wyczerpaly sie. W tej sytuacji odnowit zatem edykt
wormacki, oglaszajac jakikolwiek sprzeciw za natychmiastowe
ztamanie pokoju ziemskiego, co podlegato Sciganiu i karaniu
przez Sad Kamery Rzeszy.

Jednakze 0w najwyzszy trybunal w Rzeszy nie mogt sadzi¢
niemieckich protestantow w trybie doraznym jak sady inkwizy-
cyjne w Hiszpanii. Uniemozliwiat to juz sktad i tok postgpowa-
nia przed tym sadem, ktOry w istocie nie byt cesarskim, a kon-
trole nad nim sprawowaly stany Rzeszy. Nieustepliwa postawa
Karola V przyczynita si¢ jedynie do uformowania stronnictw
wsrod stanow Rzeszy i do scementowania granic wyznanio-
wych. Konflikt religijny przeobrazat si¢ w spor sadowy oraz
w konfrontacje dwdch politycznych i militarnych ugrupowan.
Albowiem w celu zapobiezenia uzycia sity przez cesarza —
obojetnie, czy z poparciem wladzy sadowniczej w Rzeszy,
czy tez bez niego — najpotezniejsi protestancey cztonkowie
stanow Rzeszy zawigzali juz w lutym 1531 r. Zwiazek Szmal-
kaldzki. Poniewaz cesarz w dalszym ciagu byl zajety polityka
zagraniczng skierowang przeciw Francji i Turcji, a przede
wszystkim zaangazowany w konflikt militarny z Turcja, dla-
tego byl zdany na wsparcie ze strony stanOw Rzeszy. Nie mogt
na twarde stowa wypowiedziane w Augsburgu odpowiedziec¢
w jakikolwiek sposob czynem. Przeciwnie, juz w 1532 r. na
zgromadzeniu stanow Rzeszy w Norymberdze cesarz musiat
daé protestantom na nowo ,,odroczenie” (Anstand) to znaczy
przyznac tymczasowy pokoj religijny, jak juz uczynit w 1526 r.
i pOzZniej ]eszcze raz w 1539 r. we Frankfurcie. Dlatego
wszczete juz w 1532 r. pierwsze procesy religijne przez Sadem
Kamery Rzeszy spelzly na niczym.

Karol V musiat lawirowaé w Rzeszy, zanim — otworzywszy
sobie droge dzigki zawarciu 18 wrzesnia 1544 r. pokoju w Crepy
z krolem Francji Franciszkiem I oraz w roku nast¢pnym dzieki
zawieszeniu broni w wojnie z Turcja — mdgt podja¢ dtugo
odktadane uderzenie przeciw Zwigzkowi Szmalkaldzkiemu
i zada¢ mu druzgocaca kleske 24 kwietnia 1547 r. w bitwie
pod Miihlbergiem, o ktérej byta juz mowa na wstepie. Cesarz
umial zreszta takze wykorzystaé¢ na plaszczyznie polityczno-

82



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

-koScielnej lata nieche¢tnie widzianego przezen zawieszenia
broni z niemieckimi protestantami. W Rzeszy wspierat on
debaty religijne miedzy $wieckimi i teologami obu stron-
nictw, ktore zostaty uzgodnione we frankfurckim odrocze-
niu z 1539 r., a nastepnie mniej wigcej w tym samym czasie
odbyly sie rzeczywiScie na sejmie w Ratyzbonie w 1541 r. oraz
w Hagenau i Wormacji. Zreszta pozostaly one bezskuteczne.
Wprawdzie obie strony nawet zdumiewajaco zblizyly stano-
wiska w kwestii usprawiedliwienia przez wiare, ktora jeszcze
dziS§ dzieli wyznania, ale za to bardziej pordznily sie w kwestii
sakramentow i ustroju KoSciota.

Przede wszystkim jednak Karol V wykorzystat czas, kiedy
musial z powodu zaangazowania w polityke europejska zaak-
ceptowaé réwnowage sit miedzy protestantami i katolikami
w Rzeszy, w celu forsowania swoich plandéw zwotania soboru.
To z kolei od samego poczatku nalezato do naczelnych postu-
latow niemieckich standw, ktore, i to bynajmniej nie tylko
luteranskie, staly na stanowisku, ze tylko sobor powszechny
moze rozstrzygnaC spory doktrynalne w chrzeScijanstwie,
a w szczegblnoSci podjac sie dziela generalnej reformy
KoéSciofa rzymskiego, czego od kofica XV w. domagano si¢
coraz usilniej. Karol V juz w 1521 r. uznal 6w plan zwotania
soboru za swQj i z typowa dla siebie zawzigtoScia trwatl przy
nim wbrew wszelkim przeciwnosciom i watpliwoSciom we wia-
snych szeregach!?’. Wszystkie ustepstwa poczynione wobec
niemieckich protestantow, przede wszystkim owe formalne
,»odroczenia”, byly przeciaggane jedynie do czasu zebrania si¢
soboru powszechnego.

Habsburska polityka d3azaca do zwolania soboru miata do
pokonania trzy bastiony oporu i musiata odpowiednio poszu-
kiwac integrujacych wzoréw, ktore uwzglednityby bardzo réz-
norodne zastrzezenia. Po pierwsze, protestanci domagali si¢
takiego zgromadzenia, ktdre nie 0sadzi z gory doktryny ewan-
gelickiej i w ktorym beda mogli uczestniczy¢ rownoprawnie

107 Opisane np. przez jego spowiednika Garcie de Loaysa w cytowanej wyzej
korespondencji (Briefe an Kaiser Karl V...), w liscie nr 49 z 12 IX 1530: ,,Nie musze
o to, Was prosi¢ tysiackro¢, Wy moglibyScie, tak szybko jak to mozliwe, odstapic
od tego czarnego przedsigwzigcia, od soboru, poniewaz z wielu przyczyn nie jest
korzystny dla Waszej pomyslnosci” (s. 163 n., hiszpanski oryginal tamze, s. 445 n.).

83



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

z przedstawicielami KoSciola rzymskiego. Po drugie, w obo-
zie katolickim byly do przezwyciezenia sily teologiczne i poli-
tyczne, ktore wtasnie te zadania protestantow odrzucaly lub do
ostatniej chwili nie godzily si¢ na zwolanie soboru. Po trzecie
wreszcie, przede wszystkim trzeba byto jednak przezwyciezy¢
opOr polityczny ze strony Rzymu, ktdry wynikat z zaangazo-
wania si¢ Owczesnego papiestwa w biezgcg polityke w Italii
iw Europie. W obliczu tych sprzecznych, jesli nie wrecz zwal-
czajacych sie interesOw, cesarska polityka zwotania soboru
mogta by¢ realizowana mozolnie i ze zmiennym powodzeniem.
I musiala wciaz cierpliwie znosi¢ nieustanng krytyke jednej lub
drugiej strony. Stynne jest tzw. karcace lub upominajace breve
papieza Pawta III z 1544 r., ktore przyrownywato Karola V do
pogafiskich przesladowcow chrzeScijafistwa, takich jak Neron
i Domicjan, poniewaz cesarz na sejmie ratyzboniskim uczynit
wobec protestantOw ustepstwa, aby pozyskac ich dla swojej
polityki religijnej i mocarstwowej. Breve zostato rozpowszech-
nione w calej Europie i stalo si¢ propagandowym orezem prze-
ciwnikoéw Karola V w obozie katolickim, podczas gdy Luter
i Kalwin publicystycznie zaangazowali si¢ w jego obrong!®.

Polityka soborowa Karola V musiata jednakowoz brac
pod uwage nie tylko koScielno-polityczny opdr Rzymu, ale
tez uwzglednia¢ powigzania polityczne europejskich poteg.
Zaden papiez, niezaleznie od ,,dynastii”, z ktorej si¢ wywodzil,
nie mogt by¢ zainteresowany nadmiernym triumfem swego
hiszpanskiego sasiada i gtownego konkurenta na Potwyspie
Apeninskim. Poniewaz dazenie Karola V do zwotania soboru,
bez wzgledu na to, jak bardzo umotywowane polityka reli-
gijna i koScielna, bylo wciaz nieustannie zagrywka Habsbur-
gbw w grze o duchowe i polityczne przywodztwo w Europie,
Rzym musial uwzgledniac interesy pozostatych poteg, z Fran-
cja na czele. Tym sposobem Franciszek I, a na drugim miej-
scu krol angielski Henryk VIII, uzyskali kluczowe pozycje.

108 Edycja breve w: Concilium Tridentinum. Diariorum, actorum, epistularum,
tractatum nova collectio. Actorum Pars Prima: Monumenta Concilium Praece-
dentia, t. 4, wyd. Gorresgesellschaft, Freiburg im Breisgau 1904, nr 276 i 277.
Wprowadzenie w sytuacj¢ polityczng 1544 r. w: K. Repgen, Die Romische Kurie
und der Westfilische Frieden, t. 1, cz. 1: Papst, Kaiser und Reich 1521-1644,
Tibingen 1962, s. 57-62.

84



Karol V' i religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

Kiedy papiez Klemens VII, po zawartej na poczatku 1530 r.
w Bolonii ugodzie z cesarzem, ostatecznie utorowat droge
do zwotania soboru, musial ze wzgledu na Francje niemal
natychmiast zaniecha¢ tego planu. Nie inaczej przedstawialy
si¢ sprawy w pierwszym dziesigcioleciu pontyfikatu Pawta III
(1534-1549), ktéremu zwolanie soboru osobiScie lezato na
sercu, ktory jednak nie kwapil si¢ z jego konsekwentnym
przeprowadzeniem. Poniewaz musial on lawirowa¢ miedzy
oczekiwaniami cesarza oraz krolow Francji i Anglii, a przy
czym takze mie¢ na wzgledzie jeszcze wynik walki z Turcja,
jako wspOlnym wrogiem chrzeScijanstwa. Na tym kamieni-
stym polu uniwersalistycznej polityki koscielnej droge otwarta
ostatecznie dopiero ugoda miedzy cesarzem i Franciszkiem I,
osiagnieta jesienig 1544 r. w Crepy, po wcezesniejszych inten-
sywnych zabiegach dyplomatycznych, prowadzonych takze,
a moze przede wszystkim, na niemieckich sejmach!®.

Kiedy 13 grudnia 1545 r. obrady soboru trydenckiego
zostaly rozpoczete, Karol V mogt bez watpienia zapisaé to
jako sukces swojej wytrwalej polityki. I kiedy wojne szmal-
kaldzka, ktora wezesnym latem 1546 r. wszczal w formalnym
sojuszu z papiezem i przy militarnym wsparciu Francji prze-
ciw niemieckim protestantom, zakoficzyl triumfalnie, a obaj
przywddcy protestanckiego zwigzku obronnego — elektor saski
Jan Fryderyk i landgraf heski Filip — bezsilni siedzieli w cesar-
skim wiezieniu, wydawalo si¢, ze wszystkie drogi w Rzeszy
i w Swiecie chrzescijafiskim zostaly utorowane ku przezwycig-
zeniu podziatu religijnego i1 ku zreformowaniu katolickiego
Kosciota rzymskiego na powr6t w duchu cesarskiej polityki
koScielnej i religijnej. Euforia, jaka bez watpienia zapanowata
w owych tygodniach na cesarskim dworze, zostata jednak nie-

1 Por. A. Luttenberger, Kurie, Kaiser und Reichstag. Kardinallegat Contarini
in Regensburg 1541, w: Reichstage und Kirche..., s. 89-136; S. Schweinzer, Das
Rigen um Konzil und Kirchenreform. Die Mission des Nuntius Giovanni Morone
auf dem Speyerer Reichstag 1542, w: tamze, s. 137-189. Ogdlnie o problematyce
przygotowan do soboru zob. wciaz niezastapiona prace H. Jedin, Geschichte des
Konzils von Trient, wyd. 3, Freiburg 1977. O polityce soborowej Karola V zob.
H. Rabe, Karl V. und die deutschen Protestanten..., passim. Syntetyzujaco o polity-
ce papieskiej, koscielnej i soborowej przed i w trakcie obrad soboru w Trydencie
zob. E.G. Gleason, Catholic Reformation, Countrreformation and Papal reform,
w: Handbook of European history..., s. 317-345, zwl. s. 318-328.

85



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

mal natychmiast zaklbcona wznowionym juz wiosna 1547 r.
i szybko nasilajacym si¢ rozdzwigkiem miedzy cesarzem
a papiezem. Pawet III wcigz niepokoit si¢, ze Habsburgowie
stang si¢ zbyt potezni i bedg mogli zagrozi¢ interesom jego
rodu. Mimo nadania przez cesarza w lenno jego obu krewnia-
kom potnocnowtoskich ksiestw Parmy i Piacenzy, ewentualnie
Castro, wycofal stamtad tuz przed bitwa pod Miihlbergiem
swoje wojska i zawiesit gwarantowane traktatowo wyplaty
dla cesarza. Co jeszcze wazniejsze dla koScielno-politycznych
planow Karola V, juz w marcu 1547 r. Pawet III przeniost
sobor z Trydentu do Bolonii. Oznaczato to wigcej niz zmiang
miejsca obrad. W przeciwiefistwie do Trydentu, ktory nale-
zal do cesarstwa, Bolonia znajdowala si¢ na ziemi papieskiej,
a tego absolutnie nie mogli zaakceptowaé niemieccy prote-
stanci, ktorzy wcigz domagali si¢ zwotania soboru na ziemiach
niemieckich. Poza wszystkim byli oni juz poirytowani trybem
obrad w Trydencie — rozstrzygnigciami kluczowych kwestii
dogmatycznych przed dyskusja na temat reformy Kosciota.
Polityka soborowa Karola V, ktdra przy catej katolickiej sta-
nowczoS$ci wcigz zaktadala udzial protestantow i dazyta do
prawdziwego, teologicznego pojednania i ewentualnie ich
powrotu na tono KoSciota, spetzta na niczym. Tego nie dato
si¢ juz naprawié. Kiedy bowiem Karol V zostal obwiniony
o zamordowanie latem 1547 r. w Piacenzy papieskiego krew-
niaka Piera Luigiego, pojednanie z papiezem Pawtem III stalo
sie niemozliwe. Wprawdzie cesarzowi udato si¢ wyprawic dele-
gacje niemieckich protestantow w podrdz do pdinocne;j Italii,
gdy Juliusz III, nastepca Pawta III, w maju 1551 r. przeniost
obrady soborowe na powr6t do Trydentu. Ci jednak odmowili
udziatu w pracach drugiej, trwajacej do kwietnia 1552 r. czeSci
soboru, poniewaz konserwatywni ojcowie soboru okazali si¢
nie by¢ sktonni do ponownej dyskusji na temat dogmatycz-
nych decyzji rozstrzygnietych bez wystuchania protestantow
podczas pierwszej czesci obrad soborowych.

W pogmatwanej sytuacji, w jakiej znalazta si¢ polityka
soborowa, tym wiekszego znaczenia nabrala pacyfikacja
polityczna i religijna oraz reorganizacja Rzeszy. Cesarz i jego
doradcy tylko przez chwile rozwazali, czy po zwy01¢stw16 nie
przeksztatci¢ wojny szmalkaldzkiej w krucjate i w réwnie

86



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

bezwzgledny sposob jak w Hiszpanii czy w Niderlandach po
prostu zmusi¢ protestantéw do powrotu na fono katolicyzmu.
Kiedy w marcu 1547 r. Zwiazek Szmalkaldzki rzeczywiScie
zostal pokonany, polityka cesarska zostala znowu ukierun-
kowana na prowadzenie negocjacji. Nic dobitniej tego nie
potwierdza niz wspomniane na wstepie oszczedzenie grobu
Marcina Lutra w Wittenberdze. Wprawdzie przywodcy prote-
stantow doSwiadczyli absolutnej surowos$ci wzgardy cesarskiej
i hanby uwif;zienia ale jako rebelianci i burzyciele pokoju
ziemskiego, a nie zwolennicy Lutra. I tak po wojnie religijnej
ze Zwiazkiem Szmalkaldzkim, pomewaz taki w istocie miata
ona charakter mimo prawnych i propagandowych opisow jej
jako konfliktu zbrojnego w Rzeszy o charakterze konstytucyj-
nym!!?, rozpoczgto starania o ustanowienie trwalego pokoju
religijnego w Rzeszy. Karol V mogt go sobie zreszta wyobra-
za¢ juz nie jako lokalny, lecz raczej uniwersalny — a wiec nie
jako partykularne rozstrzygnigcie dla Nieniec, lecz fragment
rozwigzania obejmujacego cale chrzescijanstwo. Obiecujaca
byta takze gotowoéé protestantow do uczestniczenia w soborze
powszechnym 1 do podporzadkowania si¢ jego decyzjom, co
mogto sta¢ si¢ kamieniem wegielnym owego spodziewanego
rozstrzygnigcia w Rzeszy.

Miejscem pertraktacji mogt by¢ jedynie sejm Rzeszy,
tego uczyto doSwiadczenie ostatnich dziesigcioleci, za tym
nade wszystko opowiadat si¢ z cala stanowczoScia krol Fer-
dynand i jego doradcy'!. Takie stanowisko zajmowali takze
protestanccy ksigzeta, z Maurycym Saskim na czele, ktory
byt w obozie cesarskim. Habsburgowie zraziliby ich sobie
z wszystkimi niedajacymi si¢ oszacowaé nastepstwami poli-
tycznymi i wojskowymi, gdyby przysztos¢ Kosciota w Rzeszy
rozstrzygneli bez udziatu stanoéw Rzeszy, na mocy autokra-
tycznych decyzji, na wzOr znienawidzonej ,,hiszpanskiej nie-
woli”. Tak wiec w latach 1547-1548 obradowal w Augsburgu

110 Tak to ocenia H. Rabe; Karl V. Politik und politisches System..., s. 335, 342.
Interesujacy w tym kontekscie jest list Karola V z 25 IV 1547 do siostry Marii
Wegierskiej; Correspondenz des Kaisers Karl V..., t. 2, s. 561-563.

11 Sprawozdania rady krolewskiej i korespondencja Ferdynanda do Karo-
la V wydana w: Acta reformationis Catholicae ecclesiam Germaniae concernentia
saeculi XVI, t. 5, wyd. G. Pfeilschifter, Regensburg 1973, s. 19 n., 29 n.

87



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

sejm Rzeszy, nazwany ,,zbrojnym” (Geharnischte), gdyz cesarz
przy tej okazji przeprowadzit demonstracj ¢ swojej sity militar-
nej. Niemniej ]ednak toczyly si¢ tam rzeczywiste negocjacje
mu;dzy cesarzem i stanami Rzeszy, zgodnie z wprowadzo-
nym juz na wniosek cesarski porzadkiem obradowaly naste-
pujace kurie: elektorow, ksigzat i miast Rzeszy, a nastgpnie
zostata ogloszona uchwata zamykajaca obrady ze wspdlnie
zredagowang konkluzja. Obok kwestii dotyczacych ustroju
prawnego Rzeszy, jak pozadanej federalizacji struktury Rze-
szy 1 poruszonego juz w zwiazku z sytuacja w Niderlandach
uktadu burgundzkiego, chodzito przede wszystkim o likwida-
cje podziatu religijnego''?. A poniewaz w lutym 1548 r. obrady
kadtubowego soboru w Bolonii, od ktérego zdystansowali si¢
zwlaszcza hiszpanscy kardynalowie, zostaly suspendowane,
Karol V podazyl w Augsburgu droga rozwiazan tymczaso-
wych, to znaczy utrzymywania w mocy rozstrzygnie¢ kwestii
religijnych w oparciu o cesarski autorytet az do uzgodnienia
na ponownie zwotanym soborze powszechnym.

Augsburskie Interim, jak owo tymczasowe porozumienie
zostato nazwane, wiosna 1548 r. opracowata komisja katolic-
kich i protestanckich teologéw, najblizsi doradcy Karola V
zredagowali je, a ostatecznie zaaprobowali takze jeszcze hisz-
panscy teologowie. Pod wzgledem dogmatycznym jednoznacz-
nie katolickie, nawet jesli w pewnych kwestiach uwzglednia-
jace ewangelickiego ducha, Interim pozostawialo protestantom
wolng reke w dwoch spektakularnych kwestiach, a mianowicie
Swigcen kaptlanskich oraz komunii pod obiema postaciami
dla swieckich — communio sub utraque, jak ja papiestwo juz
w XV w. zagwarantowalo wracajacym pod jego zwierzchno$¢
husytom'®. 15 maja 1548 r. Karol V pozostawit protestanckim
stanom alternatywe: albo powrdca do wiary katolickiej, albo
zaakceptuja Interim. Wybrali Interim, jako — w ich ocenie —
mniejsze zlo.

112 Zob. caloSciowo na ten temat: H. Rabe, Reichsbund und Interim. Die Ver-
fassungs- und Religionspolitik Karls V. und der Reichsstag von Augsburg 1547-48,
Koéln-Wien 1971.

113 Obszerna publikacja Zrédlowa o Interim w: Acta reformationis Catholicae
ecclesiam Germaniae concernentia saeculi XVI, t. 6, wyd. G. Pfeilschifter, Re-
gensburg 1974, tekst Interim na s. 308-348.

88



Karol V' i religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

Sam cesarz widzial w Inferim szans¢ na pokdj religijny
w tym sensie, ze oferowato ono mozliwo$¢ mediacji w sporach
religijnych oraz wstrzymywalo poglebianie roznic religijnych,
w czasie, kiedy wciaz przez Karola V pilnie oczekiwany sobor
jeszcze si¢ nie zebral. Interim powinno byto powstrzymywacé
rozpad jednoSci tam, gdzie cesarz mogt tego najmniej pragnac,
a mianowicie w Rzeszy, bedacej wobec jego plandéw ustano-
wienia uniwersalistycznego porzadku fundamentem cesarskiej
wladzy i auctoritas, z ktOrego cesarz nie mogt zadna miarg zre-
zygnowac. Historycy musza jednak trzezwo ocenic, ze Interim,
ktorego katolickie stany Rzeszy nie zaakceptowaly i ostatecznie
obowiagzywalo jedynie protestantdw, ,,znalazlo si¢ niebezpiecz-
nie blisko jakiej$ dyskryminujacej ustawy nadzwyczajnej dla
— albo lepiej: wymierzonej przeciw — protestantom”¢. Dodaé
jeszcze trzeba, ze Karol V jako zwierzchnik Rzeszy faktycznie
oktrojowanym przez siebie Interim przede wszystkim otworzyt
prawna Sciezke, po ktorej jeszcze zaden z jego poprzedni-
kow nie odwazyt sie kroczyC. Przywlaszczyl sobie bowiem ,,jak
dotad trudny do wyobrazenia rodzaj wtadzy koScielno-pan-
stwowej w Rzeszy”!15 i tym samym naruszyl nie tylko interesy
stanOw Rzeszy, ktore wtadz¢ nad Kosciolem dzierzyly we
wlasnych rekach, ale takze uprawnienia papiestwa i soboru.

V. Niepowodzenie uniwersalistycznej polityki
koScielnej i powrot do rozwigzan partykularnych

Nie powinno dziwi¢, ze wydarzenia w Augsburgu z lat
1547-1548 byly dla Karola V ztudnym zwycigstwem, ktore
pociagnelo za sobq tym glc;bszz; kleske — w Niemczech i Rze-
szy, a co wiecej w Swiecie chrzescijanskim, czyli w Europie.
»Interim to btazenada” (Das Interim hat den Schalck hinter
ihm)"® — tak szydzili luteranie w miastach i na wsiach, co
utrudnialo, a czesto wrecz uniemozliwialo ich wtadzom tery-

14 Taka jest ocena H. Rabego, zob. Karl V. Politik und politisches System...,
s. 338.

115 K. Repgen, Die Romische Kurie..., s. 65.

116 Por. K.EEW. Wander, Deutsches Sprichworter-Lexikon. Ein Hausschatz fiir
das deutsche Volk, faksymile z Leipzig 1867-1880, Darmstadt 1964, t. 2, s. 964.

89



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

torialnym ustanowienie na ich terenach lub w miastach Rzeszy
tymczasowego wyznania, w wigzacej prawnie formie przyjetej
w Augsburgu. Przede wszystkim w potnocnych Niemczech, ale
takze w Saksonii doszlo do rozruchow i protestow wsrod gmin
protestanckich. Centrum oporu stato si¢ ostatecznie wielkie
1 znaczace miasto hanzeatyckie Magdeburg!'’.

Pod murami Magdeburga padto rozstrzygnigcie, ze Karol V
nie bedzie w stanie zrealizowa¢ w Rzeszy swojej polityki reli-
gijnej. Byl to zarazem Smiertelny cios dla jego uniwersalistycz-
nego programu w chrzescijanstwie i w Europie. Magdeburg,
znaczace centrum handlu i wymiany nad §rodkowa Yt.abg,
z ktorego zajecia armia cesarska po zwycigstwie pod Miihl-
bergiem zrezygnowata — lekkomyslnie, jak si¢ wkrotce okazato
—w latach 1551-1552 stato si¢ bastionem luteranskiego oporu
przeciw cesarzowi i jego katolicyzujgcemu Interim. Miasto
to otrzymalo od Owczesnych protestantOw zaszczytny tytut
»kancelarii Pana Boga” (Unseres Herrgotts Kanzlei), ponie-
waz wydawano w nim dziesiatki ewangelickich pism ulotnych.
Przede wszystkim jednak stato si¢ kolebka protestanckiej teo-
rii o prawie do oporu, ktora pdZniej zostata rozwinigta przez
Teodora Beze i innych reformacyjnych teologdw i politykow
zachodniej Europy do postaci kalwiﬁskiej teorii o prawie do
oporu, czerpigcej z poprzedzajacej ja koncepcji luteranskie;.
Cata falanga zdetermmowanych luteranskich pastorow, kto-
rzy przeciwstawili si¢ kompromisowemu stanowisku zaje-
temu przez Melanchtona wobec cesarskiego »PIZymusowego
wyznania” (Zwangskonfession) i ktorzy byli nazywani gnezjo-
luteranami, przebywata w Magdeburgu i pisata w owych roz-
strzyga]a}cych miesigcach, kiedy to miasto oblegaly cesarskie
wojska. Do grupy tej nalezeli przede wszystkim Nikolaus von

17O Interim ogoélnie: J. Mehlhausen, Interim, w: Theologische Realenzy-
klopddie, t. 16, Berlin—-New York 1987, s. 230-237, z wyczerpujaca bibliografia.
O powstaniu w zachodnio-p6inocnych Niemczech: W.-D. Hauschild, Zum Kampf
gegen das Interim in niederdeutschen Hansestidten, ,Zeitschrift fiir Kirchen-
geschichte” 84, 1973, s. 60-81; nadto niedawno wydane studia w: Herrschaft
und Verfassungsstrukturen im Nordwesten des Reiches. Beitrige zum Zeitalter
Karls V., red. B. Sicken, K6ln 1994 (zwtaszcza studia Giintera Schultego, Wolfa-
-Dietera Hauschilda, Inge Mager, Ernsta Laubacha). Studium o potudniowych
Niemczech: E. Weyrauch, Konfessionelle Krise und soziale Stabilitit. Das Interim
in Strafiburg (1548-1562), Stuttgart 1978.

90



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

Amsdorf, Matthias Flacius Illycrius, ktory nieco p6zZniej zostal
pastorem luteranskiego podziemnego KoSciota w Antwerpii,
Erasmus Alber i Nikolaus Gallus. Kluczowym tekstem stata
si¢ przede wszystkim zredagowana w 1550 r. przez Gallusa
Confessio et apologia pastorum et reliquorum ministrorum ecc-
lesiae Magdeburgensis (Wyznanie wiary i apologia pastorow
i pozostalych ministrow w magdeburskim Kosciele). Poniewaz
doktryna ta glosila, ze na magistrat, rozumiany konkretnie
jako rada miasta Magdeburg, przechodzi prawo do czynnego,
militarnego oporu przeciw cesarskiej czy ogoOlnie centralnej
wladzy, jesli w gre wchodzi obrona religii, wlacza si¢ w nurt
doktryny o prawie do oporu rozwini¢tej przez zachodnioeu-
ropejskich monarchomachdw. Jej historyczne znaczenie jest
wiec mocno osadzone w politycznej mysli zadeklarowanych
luteranow z potnocnych Niemiec. W danym momencie jednak
wazniejsze dla przysziych losow Karola V i jego polityki religij-
nej bylo to, ze doktryna o prawie do oporu Nikolausa Gallusa
i jego magdeburskich towarzyszy postuzyla jako prawne uza-
sadnienie dla opozycji ksigzecej, ktdra uformowata si¢ wiosna
1552 r. przeciw cesarzowi. Wkrotce zmiotta ona Inferim i tym
samym pozbawita podstaw religijna i koScielna polityke cesa-
rza, zmierzajaca do restytucji katolicyzmu!'s.

Przywodca ksiazecej rebelii byt tym razem Maurycy Saski,
podczas wojny szmalkaldzkiej najwazniejszy protestant w obo-
zie cesarskim i dzigki temu obdarowany przez cesarza tytu-
tem elektorskim, odebranym pokonanemu krewnemu z linii
ernestynskiej, Janowi Fryderykowi. Jeszcze niedawno Maurycy
oblegal na czele wojsk cesarskich Magdeburg, przy czym sta-
nowisko to wykorzystat zrecznie do dyskretnej koncentracji
wojsk w celu uderzenia na wojska cesarskie'”. Przez swoich

118 Obszernie o Magdeburgu: C.G. Schoenberger, The Confession of Magde-
burg and the Lutheran Doctrin of Resistance, rozprawa doktorska, Columbia
University 1972; R. Kolb, Nikolaus von Amsdorf (1482-1565). Popular polem-
ics on the preservation of Luther’s legacy, Niewkoop 1978, tu s. 85 n., 115 n,;
O. Olson, Theology of revolution: Magdeburg 1550-1551, ,Sixteenth Century
Journal” 3, 1972, s. 56-79; E. Hildebrandt, The Magdeburg Bekenntnis as
a possible link between German and English resistance theories, ,Archiv fir
Reformationsgeschichte” 71, 1980, s. 227-253.

119 W tej kwestii tatwo dostgpne Zrodia w: Politische Korrespondenz des He-
rzogs und Kurfiirsten Moritz von Sachsen, t. 3, 4, wyd. J. Hermann, G. Warten-

91



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

protestanckich rywali, przede wszystkim ernestynskich Wetty-
now, z powodu swojego sojuszu z cesarzem zwany ,,Judaszem
z Mi$ni”, Maurycy Saski nigdy nie mys$lat o wyrzeczeniu si¢
wiary i wystawieniu na ryzyko sprawy niemieckiego protestan-
tyzmu. Nie byt takze sktonny zamieni¢ na podlegtos¢ katolic-
kiemu cesarskiemu absolutyzmowi Habsburgdw swobod sta-
nowych naleznych niemieckiemu ksieciu Rzeszy, ktore teraz
jemu jako elektorowi musialy si¢ wydawaé tym cenniejsze.

Na zgube cesarza okazato si¢, ze Maurycy mogt zupet-
nie bez trudu zawigza¢ antyhabsburski sojusz w Niemczech
i w Europie, gdyz rowniez katolickie stany obawialy si¢
przeksztalcenia Rzeszy w absolutystyczne panstwo i nie byly
skfonne poswigci¢ swoich swobod stanowych dla koScielno-
-politycznego triumfu. Scierpieli, cho¢ z trudem, butne poste-
powanie Karola V wobec czlonkow swego stanu: Jana Fry-
deryka, ksiecia saskiego, i Filipa, landgrafa heskiego. Takze
haniebne przetrzymywanie tychze w niewoli poza granicami
Rzeszy, co z dnia na dzien coraz bardziej obcigzato stosunki
miedzy cesarzem i stanami Rzeszy. Wkrotce powrdcily gorzkie
1 groznie brzmiace stowa o ,,bydlecej hiszpanskiej niewoli”
(viehische spanische Servitut), ktOra cesarz pragnie zaprowa-
dzi¢ w Rzeszy.

Dlatego nie dziwi, ze Karol V pozostal osamotniony, kiedy
Maurycy Saski i jego sprzymierzefcy wiosng 1552 r. przypu-
Scili atak. Poniewaz cesarz zlekcewazyl wszystkie ostrzeze-
nia, ,wojna ksiazat” zastata go catkowicie nieprzygotowa-
nego, kiedy wojska ksigzat przeszedtszy Frankonie i Szwabig,
a stamtad wkroczywszy na ziemie habsburskie, posuwaly sie
szybko w kierunku Innsbrucku. Tylko szybka rejterada przez
niegoScinne, pokryte zimowym $niegiem Alpy do Villach ura-
towata Habsburga przed hafibg ujecia w niewole przez swoich
Wrogow.

W Villach cesarz odbyl ze swoim bratem Ferdynandem
rozmowe, o ktorej juz wspominalem, omawiajac osobistg

berg, Berlin 1982-1992; K. Blaschke, Moritz von Sachsen. Ein Reformations-
fiirst der zweiten Generation, Gottingen 1983. W kwestii politycznych wydarzen
w ostatniej dekadzie panowania Karola V w Niemczech wciaz niezastapiona jest
praca: W. Maurenbrecher, Karl V. und die deutschen Protestanten 1545-1555,
Diisseldorf 1865.

92



Karol V' i religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

poboznos¢ Karola V. Przypomnijmy sobie: obaj bracia mieli
rOzne zapatrywania na to, jaki rodzaj pokoju religijnego da
si¢ pogodzi¢ z katolickim sumieniem. Z uwagi na rebeli¢ ksig-
zat cesarz pragnal wzia¢ odpowiedzialno$¢ jedynie za tym-
czasowe ,,odroczenie” lub zawieszenie broni. Przeciwnie za$
Ferdynand, krol niemiecki, byt gotow — moglo to wydawaé
si¢ politycznie niezb¢dne — zawrze¢ bezterminowy pokoj —
la tresve dureroit tousjours'. Poniewaz nie bylo juz nadziei
na odzyskanie w Rzeszy politycznej dominacji, a takze sytu-
acja na europejskiej scenie politycznej nie wygladata dobrze
z powodu sojuszu ugruntowanego na mocy uktadu z Cham-
bord z 15 stycznia 1552 r. miedzy zbuntowanymi ksigzetami
a nowym krolem Francji, Henrykiem II, drogi obu braci roze-
szly sie ostatecznie, i to nie tylko — jak to byto w zwyczaju od
czasOw dziecinstwa — geograficznie, ale takze tresciowo'!. Fer-
dynand, ktéry od dawna lepiej orientowal si¢ w sprawach nie-
mieckich niz jego brat i dlatego od lat sktaniat si¢ ku kompro-
misowi, jednak wcigz pozostawat dotad postuszny starszemu
bratu i cesarzowi, teraz mdgt si¢ poczu¢ zwolniony od tego,
bedac w stanie urzeczywistni¢ swa wiasna polityke koScielna,
odbiegajaca od polityki brata. Albowiem Karol V daf jasno do
zrozumienia w Villach, ze chce wycofac si¢ ze spraw niemiec-
kich, jesli ostatecznie upadnie jego koncepcja pojednania obu
stronnictw religijnych na bazie zreformowanego katolicyzmu.
Cesarz juz na poczatku lata 1552 r. pospieszyl ku niemiecko-
-francuskiej granicy, aby odzyska¢ Metz, Toul i Verdun, ktore
zbuntowani ksigzeta przekazali Henrykowi II na mocy umowy
z Chambord'?.

120 Wydane w: A. von Druffel, Briefe und Akten zur Geschichte..., t. 2,
dok. 1658, s. 684.

12l Obszernie o wzajemnym stosunku obu habsburskich braci oraz o roz-
nicach w temperamencie i w polityce: A. Kohler, Karl V., Ferdinand I. und
das Reich. Bemerkungen zur Politik der habsburgischer Briider, w: Europdische
Herrscher, red. G. Fogler, Weimar 1988, s. 58-70 (skupia si¢ na okresie do
1532 r.). Znakomite studium regionalne napisane przez najlepszego znawce
Ferdynanda: E. Laubach, Kénig Ferdinand 1. und der niederdeutsche Raum.
Befunde und Uberlegungen zu seinem Anteil an der Politik Karls V. und zu seiner
Stellung im regierungssystem des Kaisers, w: Herrschaft und Verfassungsstruktu-
ren..., s. 137-178 (szczegdtowo réwniez dla pdzniejszego okresu, s. 157 n.).

122 Wydarzenia migdzy 1552 i 1556 r. zostaly obszernie opracowane i prze-
konujaco zinterpretowane w: H. Lutz, Christianitas afflicta...

93



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Ferdynand kroczyt nowa droga zdecydowanie i wytrwale.
W sierpniu 1552 r. zawarl w Pasawie uklad z powstafncami,
ktory oznaczat faktycznq rezygnacje z Wykonanla cesarsklego
Interim. A poniewaz w trakcie negocjacji zorientowat sig, ze
wiekszos¢ katolickich standéw Rzeszy, wtaczajac w to wiadcow
terytoriow koScielnych, jest skfonna na trwate zagwarantowaé
prawnie w Rzeszy tolerancje dla protestantow, skoncentrowat
cala swoja energi¢ na sejmie Rzeszy, ktory wedle uzgodnien
z Pasawy mial zosta¢ zwolany w 1555 r. w Augsburgu, aby
tam zawrze¢ owa ugode, odpowiadajaca interesom nie tylko
katolickich i protestanckich standw, ale takze samej Rzeszy.
Skutkiem tego byt podpisany 25 wrzesnia 1555 r. augsburski
pokdj religijny, ktory opart ustroj Kosciota, a takze generalnie
ustrdj Rzeszy, na zupelnie nowej podstawie. Wraz z modyfika-
cjami wprowadzonymi na mocy pokoju westfalskiego w 1648 .
obowigzywal on jako ustawa zasadnicza Rzeszy az do rozwig-
zania Swietego Cesarstwa Rzymskiego Narodu Niemieckiego
w latach 1803-1805. Pozostawiajac na boku kwestie szczego-
towe, pokoj augsburski stanowil pierwszy w Europie pokdj
religijny oparty na rozwigzaniu parytetowym, ktory ustanawiat
trwata rownos¢ teologiczng i prawna obu wyznan. Tym samym
potwierdzita si¢ opinia Karola V, ze Rzesza wytyczy droge albo
ku jednosci, albo ku podziatowi acinskiego chrzeScijanstwa.

Odtad w granicach terytorialnie okreSlonego obszaru, na
ktorym obowiazywal 6w pokodj — a mianowicie na terytorium
Rzeszy z wykluczeniem habsburskich posiadtosci w Dolnej
Burgundii — katolicy i luteranie, a od 1648 r. takze kalwiniSci,
otrzymali prawne gwarancje tolerancji. To zreszta dotyczyto
zasady: cuius regio eius religio. To znaczy, ze nie poddani, lecz
wladca terytorialny lub magistrat w miastach Rzeszy decydo-
wal, czy kraj, ewentualnie miasto, miato by¢ odtad katolickie
badzZ protestanckie. Gwarancja prawna zawarta w augsbur-
skim pokoju religijnym nie uwzgledniata w zadnym wypadku
indywidualnej swobody religijnej we wspdtczesnym tego stowa
znaczeniu. Ta zasada zostata uwzgledniona tylko jako jus emi-
grandi. Zgodnie z nig kazdy, kto nie chciat podporzadkowac si¢
wyznaniu ksigcia lub wtadz miejskich, jak powinien to uczynic,
mogl z catym majatkiem opuscic¢ swoj kraj. Augsburski zbior
praw oznaczal historyczny przelom. Po raz pierwszy w ustawie

94



Karol Vi religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

zasadniczej uznano, ze w jednym i tym samym pafstwie moga
istnie¢ dwa rozne systemy: koScielny i religijny. Byé moze jesz-
cze wazniejsze byto to, ze wprowadzone w Rzeszy rozwigzanie
stato si¢ wzorcem dla prawnych i konstytucyjno-politycznych
rozwigzan w kwestiach religijnych i koscielnych sprzecznosci
zamiast poda}zanla droga} rozstrzygm@c za wszelkg ceng'®.
Takze ow parytetowy 1 czasowo nleogranlczony pokoj reli-
gijny osadzal si¢ zreszta na expressis verbis wyartykutowane;j
nadziei na powr6t w przysztosci do jednosci. Owa wizja — jak
trzeba to retrospektywnie ujaé — nie wystarczata Karolowi V.
Cesarz wciaz bowiem postrzegal powrot do chrzescijanskiej
jednosci jako podstawe wszelkiej dalszej dziatalnosci na rzecz
reformy KoSciofa. Dlatego tez, pomijajac trudne polozenie
militarne 1 polityczne, w jakim znalazl si¢ wiosng 1552 r.,
monarcha postuzyt si¢ wszystkimi pozostaj qcyrni do dyspozycji
Srodkami dyplomatycznyml i prawnymi, aby 6w —jak to widziat
— nieszczesny rozwoj sytuacji w Rzeszy w ostatnim mozliwym
momencie zahamowac. Juz w celu zawarcia ugody w Pasa-
wie kazal on sporzadzi¢ formalng rewokacje, ktora jedynie
z powodu usilnego zastrzezenia Ferdynanda nie zostata ofi-
cjalnie ogloszona'*. Opracowana w latach 1553-1554 cesarska
instrukcja dla sejmu Rzeszy w Augsburgu postawila na nowo
i bez zazenowania kwesti¢ powszechnego soboru chrzescijan-
skiego w centrum cesarskich projektdw religijnych i ostrzegata
przed kazda regulacja nieuwzgledniajaca ,,naturalnej jedno-
Sci religii, ktora si¢ [...] rozpoSciera powszechnie w calym
chrzescijanstwie”!®. Instrukcja ani razu nawet na marginesie
nie wspomniala o mozliwosci zawarcia pokoju religijnego
opartego na parytecie i gwarantujacego prawnie w Rzeszy
tolerancje¢ dla protestantow, ku czemu zdecydowanie zmierzat

123 Najlepsza analiza pafistwowo- i koScielno-prawnych konsekwencji, a takze
postanowien szczegdtowych augsburskiego pokoju religijnego zob. M. Heckel,
Deutschland im konfessionellen Zeitalter, wyd. 3, Gottingen 1988; zob. nad-
to szczegbdlowe studia Martina Heckela poswigcone pokojowi augsburskiemu
i ustrojowi Kosciota w Rzeszy, zebrane w tomie: Staat, Kirche, Recht, Geschichte,
t. 1-2, Tibingen 1989.

¢ Wydana w: G. Turba, Beitrige zur Geschichte der Habsburger..., cz. 3,
s. 233-319, tu dodatek s. 287-312.

125 A. Kohler, Quellen zur Geschichte Karls V..., dok. 113, s. 433-453,
tu s. 437.

95



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Ferdynand. Chociaz najp6Zniej od czasu spotkania w Villach
cesarz widzial oczyma wyobrazni niebezpieczenstwo takiego
rozwoju sytuacji, do ostatniej chwili nie przyjmowat do wia-
domosci mozliwosci takiego rozwigzania. A kiedy nastg¢pnie
w Augsburgu wszystko zmierzato w tym kierunku, wowczas
»,wypraszal sobie, ze pyta si¢ go, a nawet zasi¢ga rady w spra-
wie postepowania w kwestii religijnej”!?°. Wolal niczego nie
wiedzieé, aby nie by¢ wplatany w odpowiedzialno$¢ za prowa-
dzace — czego byt pewien — do zguby rozstrzygnigcie. W liScie
z 8 kwietnia 1555 r. nawet formalnie zaprotestowal we wia-
snym imieniu wobec Ferdynanda przeciw wszystkiemu, ,,przez
co nasza prawdziwa, stara, chrzeScijanska i katolicka religia
moze by¢ urazona, zraniona, ostabiona lub obciazona”!?.

Wraz ze swoja odmowg uczestniczenia w uregulowaniu
niemieckiej kwestii religijnej, Karol V kontynuowal, mimo
nastroju rezygnacji i swojej spodziewanej abdykacji, az do
ostatniej chwili aktywng polityke nominacji, a szczeg6Olnie
rozwijal wciaz nowe projekty stuzace zabezpieczeniu intere-
sOw wlasnej dynastii, a zapewne takze pozostawieniu otwar-
tej mozliwoSci dokonania pdzZniej rewizji ustalen za pomoca
sity militarnej'®. Jego nieche¢ i odmowa byly jednak glegbiej
zakorzenione, nade wszystko uwarunkowane egzystencjalnie,
a wiec nie tylko jego osobistg i subiektywng religijnoScig — jak
to juz widzieliSmy — ale takze jego postawa jako cesarza, ktora
najdluzej miala znaczenie w jego zyciu. Stary zwigzek Rzeszy
i rzymskiego KoSciola z powodu bezterminowego uznania
prawnego w 1555 r. protestantyzmu w Rzeszy zostat nie tylko
przejsciowo rozluzniony. Augsburski pokdj religijny ,,przerwat
raczej ten zwigzek definitywnie w jego rdzeniu [...]. Wraz
z jednoznacznym zwigzkiem z KoSciolem rzymskim Rzesza
utracita prawnie i na dluzszy czas swoje tradycyjne, uniwer-
salistyczne znaczenie”!?.

126 Tak K. Brandi, Kaiser Karl V..., s. 523.

127 Niepublikowane, cyt. za: tamze.

128 Zob. tez H. Lutz, Kaiser Karol V., Frankreich und das Reich, w: Frankreich
und das Reich im 16. und 17. Jahrhundert, red. H. Lutz, FH. Schubert, H. Weber,
Gottingen 1968, s. 7-19, zwi. s. 19.

129 Takg konkluzje czytelnik moze znalez¢ w: H. Rabe, Karl V. und die deut-
schen Protestanten..., s. 342.

96



Karol V' i religia — zmagania o czystos¢ i jednosc chrzescijaristwa

Karol V nie mégl zaakceptowac takiego rozwigzania party-
kularnego, ktére niechybnie musiato prowadzi¢ do kolejnych
tego typu rozwiazan i ktore w istocie do tego doprowadzito.
Wszelako musial on — jesli tylko cheial wzia¢ odpowiedzialnos¢
za Swiatowe imperium habsburskie, nie wystawiajac je catko-
wicie na niebezpieczenstwo — swoja dynasti¢ umocowac na
gruncie europejskim, gdzie rozwijata si¢ dgzno$¢ do partyku-
laryzmu w sferze duchowo-religijnej i polityczno-panstwowe;.
W tym tkwi najgltebsza tragedia kleski woli i wiary wielkiego
cesarza. Karol V nie mogl juz dluzej by¢ Sredniowiecznym
cesarzem, poniewaz walczac i podejmujac decyzje, musiat
przyjac role monarchy zmuszonego do dziatania — tak to Habs-
burg odczuwat — na rzecz pierwszego nieuleczalnego rozdarcia
w epoce nowozytnej. Ow — jak widza to dzisiaj historycy — §wia-
topogladowy i polityczny podzial wczesnonowozytnej Europy
pokonat Swiat uniwersalnej jednosci, ktory byt fundamentem
koncepcji cesarstwa — programu i wizji Habsburga. Podziat ten
stworzyl zupelnie nowe obszary wolnosci i aktywnosci. Jego
wielkoS$¢ w tej kryzysowej sytuacji ukazuje fakt, ze w swoim
rozporzadzeniu dotyczacym sukcesji tronu z 1556 r. dostoso-
wal si¢ catkowicie do tej zmiany. Tym samym zagwarantowat
Habsburgom na kolejne stulecia wprawdzie nie uniwersali-
styczna monarchi¢ obejmujaca Europe, jednak z pewnoScia
hegemoni¢ w niej. Opierata si¢ ona na potedze Hiszpanii
i jej kolonialnego imperium z jednej strony, z drugiej za$ na
austriackich krajach dziedzicznych wraz z partykularnym cesar-
stwem pod rzadami niemieckiej linii habsburskiej dynastii.

Wiasciwie ten sam partykularyzm byl takze skutkiem
koscielno-politycznych decyzji, ktore Karol V w ostatnich
latach podjat lub ewentualnie wymdgt na swoich sukcesorach
we Flandrii 1 w Hiszpanii. Dla Niderlandow jest to oczywi-
ste. Polityka eksterminacji skierowana przeciw jakimkolwiek
odstepstwom, aprobowana przez Karola V, podzielita sie-
demnascie prowincji z jednej strony na katolickie Potudnie,
z drugiej za$ na legitymujaca si¢ protestancka tozsamoscia,
ale w istocie juz wielowyznaniowg Potnoc. A przeciez takze
Hiszpania opierata si¢ na partykularnym, religijnym i $wia-
topogladowym fundamencie, bez wzgledu na to, jak bardzo
barokowa gestyka jej religijnej kultury, a takze intelektualna

97



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

ostro§¢ pogladdw jej teologow i dziatan inkwizycji dalej roScily
sobie pretensje do jednoSci i uniwersalizmu. Poniewaz jed-
nak jedno$¢ religijna Hiszpanii data si¢ utrzymac tylko dzieki
odcigciu od reszty Europy, jej podstawa byla izolacja, a nie
komunikacja z caloScia — a zatem partykularyzm. Takze pod
wzgledem duchowym wzmocniony w Hiszpanii katolicyzm nie
byl uniwersalny, lecz partykularny. Jak w zadnym innym kraju
w Europie reprezentowal on partykularyzm charakterystyczny
dla okresu stablhzu]qcych si¢ podziatéw konfesyjnych, ktory
bazowal na religijnej i spotecznej integracji od wewnatrz i mili-
tarnym odgraniczeniu na zewnatrz. W przypadku katolicyzmu
hiszpanskiego, jak wiadomo, odcinat si¢ on nawet od pozornie
mniej zdecydowanego katolicyzmu sasiedniej Francji.

98



Erazm i tendencje polityczne
jego epoki*

,» Talia non intelligis” (,,Na tym si¢ nie znacie”) — podobno
tymi stowy rozdrazniony papiez Juliusz II skarcit w 1509 r.
ksigcia humanistow Erazma z Rotterdamu, ktory przedio-
zyl mu memorandum przeciwko wojnie z Wenecja akurat
w momencie, gdy miedzynarodowy ukiad sit zdawat si¢ szcze-
g0lnie korzystny do podjecia ofensywy militarnej wymierzonej
w potnocnowloska rywalke Panstwa KoScielnego. Epizod ten
zostal zapisany dopiero pdt wieku pOzniej przez wittenber-
skiego reformatora i humaniste¢ Filipa Melanchtona'. Byl on
pod wieloma wzgledami pokrewng duszg starszego o trzydzie-
Sci lat Rotterdamczyka, przede wszystkim w zakresie skompli-
kowanych powiazan ze Swiatem polityki. Jednak niezaleznie
od tego, czy zdanie to naprawde zostato wypowiedziane, osad,
ze Erazm nie ma odpowiedniego rozeznania w zagadnieniach

* Niniejszy artykul powstal w wyniku badan nad ksztaltowaniem si¢ mig-
dzynarodowego systemu mocarstw we wczesnej nowozytnosci, ktore prowadzi-
fem w latach 2004-2005 jako stypendysta w Historischer Kolleg w Monachium.
Dlatego tez tekst wydal mi si¢ odpowiedni, by procz kolezenskiego szacunku
wyrazi¢ takze moja szczegdlng wdzigcznos$¢ Lotharowi Gallowi, ktdry jako prze-
wodniczacy Rady tej wspierajacej nauke instytucji przyczynit si¢ do zapewnienia
mi niepowtarzalnej mozliwosci napisania wigkszej pracy naukowej w sytuacji ko-
niecznej do tego swobody od innych zaje¢¢. (Ttumaczenie na podstawie: H. Schil-
ling, Erasmus und die politischen Krifte seines Zeitalters, w: Historie und Leben.
Der Historiker als Wissenschaftler und Zeitgenosse. Festschrift fiir Lothar Gall
zum 70. Geburtstag, red. D. Hein, K. Hildebrand, A. Schulz, Miinchen 2006,
s. 379-389 — przyp. red. nauk.).

! Corpus reformatorum, wyd. K.G. Bretschneider, t. 12 (1844), s. 268;
R. Stupperich, Erasmus von Rotterdam und seine Welt, Berlin 1977, s. 103 n;
J. Huizinga, Ce qu’Erasme ne comprenait pas. Annuaire Grotius, Den Haag 1936
(Verzamelde Werken, 6), s. 15.

99



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

wojny 1 polityki, i tym samym powinien powstrzymac si¢ od
dawania rad moznym tego Swiata, najwyrazniej wydawat sie
wspoOlczesnym przekonujacy. Byto dla nich jasne, ze 6w sza-
nowany uczony nie mial wystarczajacej wiedzy i dosSwiadcze-
nia w kwestiach polityki i wojny, a zatem nie nadawat si¢ na
doradcg politycznego, pomimo — a moze wlasnie dlatego — ze
nie bylo wowczas nikogo, kto potrafilby udzieli¢ lepszych rad
w sprawach ducha, kultury, moralnoSci czy etyki. Ponadto
historia przyznala racj¢ papiezowi Juliuszowi II. Bowiem
wojna z Wenecja, ktora papiez toczyl wbrew radzie Erazma
wiosna 1509 r. u boku Francji, Hiszpanii i cesarza Maksymi-
liana I [tzw. Liga z Cambrai — red. nauk.] zakoficzyta si¢ juz
14 maja tego samego roku triumfalnym zwycigstwem wojsk
sojuszu antyweneckiego pod Agnadellg niedaleko Cremony.

Jak si¢ zdaje, nawet dzisiaj osgd Juliusza II nie stracit na
waznosci. Nieczesto bowiem zalicza si¢ glowne pisma poli-
tyczne Rotterdamczyka do jego najlepszych dziet. Dotyczy to
zaréwno Wychowania ksigcia chrzescijariskiego z 1515 r., dedy-
kowanego mtodym Habsburgom, braciom Karolowi i Ferdy-
nandowi, na ktérych spoczywaly nadzieje potowy kontynentu,
jak i Querela pacis z 1517 r., majacego stuzy¢ przygotowaniu
planowanych wowczas rokowan pokojowych w Cambrai, mig-
dzy Habsburgami a Francja. Wprawdzie wszyscy podkreSlaja
dobra wole autora, dodaja jednak, ze jego wizje polityczne
poniosty klgske w zderzeniu z twarda rzeczywisto$cig dwcze-
snej epoki, a nawet — ze bylo to nieuniknione: ,,Nie sposOb
watpi¢ w szczero$¢ pokojowych dazen Erazma — stwierdza
jeden z typowych komentarzy do Querela pacis, pokojowego
memorandum filozofa — tak jak nie sposéb przeczy¢ jego ufno-
Sci w przyszto$¢ i optymizmowi, a takze, niestety, daremnoSci
jego idei [...]. Goracemu pragnieniu urzeczywistnienia ideatu
przeciwstawia si¢ niedostateczne zrozumienie rzeczywistosci
politycznej i rzadzacych nig prawidlowosci”™.

2 G. Christian, Einleitung, w: Erasmus von Rotterdam, Ausgewdhite Schriften,
red. W. Welzig, t. 5, Darmstadt 1968, s. VII-XX, tu s. XX. Podobny jest komen-
tarz najstynniejszego biografa Erazma: J. Huizinga, Europdischer Humanismus:
Erasmus, Hamburg 1958, s. 195. Zob. tez J.D. Tracy, The politics of Erasmus.
A pacifist intellectual and his political milieu, Toronto 1978, s. 125 n.; tenze,
Erasmus. The growth of a mind, Genf 1972.

100



Erazm i tendencje polityczne jego epoki

Jak konkretnie wygladal Swiat polityki w epoce Erazma
z Rotterdamu? Jakie tendencje i dazenia cechowaly polityke
wewnetrzng poszczegolnych krajow i panstw? Jakie normy
1 interesy mialy znaczenie w polityce zagranicznej, ktora wia-
Snie wowczas w coraz wigkszym stopniu stawala si¢ konku-
rencyjng walkg wybijajacych si¢ mocarstw europejskich? Dla-
czego, badz tez w jaki sposob czolowy humanista rozmijaf si¢
z dwcezesng rzeczywistoscig polityczna, gdy wypowiadat si¢ na
jej temat: czy to ogOlnie i z wlasnej woli, czy tez jako doradca
ktorejs z wybitnych postaci swoich czasow?

II

Przywolajmy najpierw obraz politycznej ,,rzeczywistosci”
poczatkdw X VI w., wytworzony przez historiografie ostatnich
dziesi¢cioleci. Chodzi przy tym nie tyle o szczego6lowa histo-
ri¢ wydarzeniowa, co o zjawiska strukturalne i najwazniejsze
tendencje rozwojowe. Erazm z Rotterdamu i jego wspol-
cze$ni — Krzysztof Kolumb, Marcin Luter i cesarz Karol V
Habsburg — zyli bowiem w momencie przelomowym, ktory
kazdy z nich na sw0j sposOb rowniez ksztattowat. Tego przy-
najmniej nadal uczy si¢ na lekcjach historii. Rzeczywisto$¢
byta jednak bardziej skomplikowana. Zwiastuny przemian
zachodzacych za zycia tych osob, czyli mniej wigcej w okre-
sie od 1450 do 1550 r., mozna odnaleZ¢ o wiele wczeSniej.
Korzenie ,,nowych czaséw™ siegaty XIII i XIV w. Szczeg6lnie
duzo istotnych zmian przynioslo XV stulecie — w KoSciele,
religii, duchowosci, komunikacji spolecznej i mediach (druk),
w handlu i rzemioSle, a takze w sposobach przemieszczania
si¢ po ladach i oceanach. Przede wszystkim jednak rozpoczy-
nala si¢ nowa era w polityce — i to zarOwno wewnetrznej, jak
rOwniez we wzajemnych stosunkach krajow i wtadztw oraz
w ich relacjach z dwiema wtadzami uniwersalistycznymi:
papiestwem i cesarstwem. Nowych drog poszukiwala takze
teoria polityczna, czyli refleksja nad normami i podstawowymi

3 H. Schilling, Die neue Zeit. Vom Christenheitseuropa zum Europa der
Staaten, 1250-1750, Berlin 1999.

101



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

zasadami, wedle ktorych nalezy zorganizowac i oswoi¢ nowe,
nieokietznane sity.

Dzisiejszym historykom dane jest patrzeé z dystansu, dzigki
czemu fatwiej im — niz ludziom 2yjqcymw tamtej epoce — okre-
Sla¢ przyczyny i skutki procesow hlstorycznych Sprowadza]a}
oni wielo§¢ pojedynczych przemian w politycznym Swiecie
rodzacej si¢ nowozytnoSci do dwu nadrzednych, sekularnych
tendencji rozwojowych. Mianowicie wewnatrz europejskich
krajow i wladztw zapoczatkowany zostat wczesnonowozytny
proces formowania panstw, w stosunkach zewngtrznych za$ kry-
stalizowat si¢ miedzynarodowy, europejski system mocarstw,
sktadajacy si¢ z odrgbnych, autonomicznych panstw, w ktorym
panowaly zupelnie inne reguly gry i ukiad sit niz w okresie
przedpanstwowego uniwersalizmu Sredniowiecznej societas
christiana. Oba procesy byly ze soba jak najscislej powigzane
czasowo 1 tresciowo. Formowanie si¢ struktur panstwowych
stanowilo warunek powstania ponadregionalnego systemu
mocarstw. I odwrotnie. Pomy$lna albo pechowa dzialalnos¢
wladcy czy kraju na arenie mig¢dzynarodowej natychmiast
odbijala si¢ na wewngtrznym procesie panstwotworczym.
Sukcesy w polityce zagranicznej wzmacnialy go, niepowo-
dzenia za§ hamowaly, a nawet catkowicie ttumity. Poniewaz
jednak zar6wno wewnetrzny proces formowania panstwa, jak
i ksztattowanie si¢ europejskiego systemu mocarstw mogly
dojs$¢ do skutku jedynie przy uzyciu sity, wydaje sig, ze stusz-
nie mdéwi si¢ o uwarunkowanej strukturalnie ,,wojowniczoSci”
(Bellizitdt) stuleci migdzy 1450 a 1650 r. oraz rownoczesnym
wystgpowaniu wojen przyczyniajacych si¢ zarowno do roz-
woju procesOw panstwotwoOrczych, jak i wyksztalcania relacji
migdzypanstwowych®.

Jak wiadomo, zaréwno jeden, jak i drugi fenomen pojawit
sie najpierw we Wloszech, rozprzestrzeniajac si¢ stamtad na

+J. Burkhardt, Die Friedlosigkeit der frithen Neuzeit. Grundlegung einer The-
orie der Bellizitit Europas, ,Zeitschrift fiir Historische Forschung” 24, 1997,
s. 509-574; H. Schilling, Die konfesionellen Glaubenskriege und die Formierung
des frithmodernen Europa, w: Glaubenskriege in Vergangenheit und Gegenwart,
red. P. Herrmann, Gottingen 1996, s. 123-137; ttum. pol.: Konfesyjne wojny za
wiare a formowanie si¢ wczesnonowozytnej Europy, w: tenze, Konfesjonalizacja.
Koscidl i paristwo w Europie doby przednowoczesnej, ttum. J. Kalazny, postowie
H. Ortowski, Poznan 2010 (Poznanska Biblioteka Niemiecka, 32), s. 557-571.

102



Erazm i tendencje polityczne jego epoki

obszary lezace na pc’)lnoc od Alp. Wiochy byly tym regionem
Europy, w ktérym wezesniej wyksztalcil si¢ ,,mi¢dzynarodowy”
system niezaleznych, odrebnych i mniej wiecej rownowaznych
sit. Od potowy XV w. istniala tam swoista pentarchia stosun-
kowo silnych organizméw panstwowych: Neapolu, Panstwa
Koscielnego, Florencji, Wenecji i Mediolanu, ktdre przez
ponad pot wieku nawzajem trzymaly sie¢ w szachu. Wiochy
odgrywaly tez wiodacg role w ksztattowaniu nowozytnej teorii
politycznej, ktora przedefiniowala podstawy wewnetrznego
ustroju politycznego panstw oraz wzajemnych relacji migdzy
nimi. Wystarczy wspomnie¢ florenckich humanistow i teore-
tykow republiki: Coluccia Salutatiego (1331-1406), Leonarda
Bruniego (1361-1444), a takze Girolama Savonarole (1452—
—1498). Przede wszystkim jednak dotyczy to radykalnych ana-
liz rzeczywistosci politycznej przeprowadzonych przez Niccolo
Machiavellego (1469-1527), ktory nie szukal juz w historii
dziatania Ducha Swietego, lecz postrzegat rzeczyw15tosc poli-
tyczna jako sfere ksztaltowang przez necessita i fortuna. Stad
tez niezbedna stata si¢ nowozytna, nasycona realizmem dok-
tryna ragione di stato. Jej celem byto wewngtrzne umocnienie
pafistwa, uczynienie jego bytu niepodwazalnym, a tym samym
skierowanie wszystkich jego sil na zewnatrz, tak by mogto
skutecznie konkurowac z innymi panstwami i wladcami.
Trzeba takze wspomnie¢ o kolejnym, sekularnym procesie
przemian, ktory wywarl ogromny wplyw na polityczny Swiat
Erazma i jego wspolczesnych, zrazu tylko we Wioszech i we
wschodniej czedci obszaru §rddziemnomorskiego. Ot6z po
podboju Bizancjum i Konstantynopola przez Turkdéw w 1453 1.
bizantynska elita kulturalna i intelektualna emigrowata na
pobliski Potwysep Apeninski, wieszczac stamtad zagrozenie
Europy ekspansjg Imperium Osmariskiego. W pierwszym rze-
dzie dotyczylo ono Wenecji, morskiego mocarstwa Adriatyku,
a takze wschodniej cze$ci Morza Srdédziemnego, wkrotce jed-
nak rowniez potudnia Wioch i zachodnich wybrzezy Morza
Srédziemnego — tu w pierwszym rze¢dzie Aragonii i Katalonii.
Jednakze zagrozone czulo si¢ takze cale chrzescijanstwo i jego
zwierzchnik — papiez. Po raz pierwszy bowiem od wypedze-
nia Arabow z Potwyspu Iberyjskiego w wyniku hiszpanskiej
rekonkwisty pojawita si¢ w Europie potega niechrzeScijaniska —

103



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

islamska. Czy kto$ to akceptowal, czy nie, stala si¢ ona uczest-
niczkg europejskich zmagan o hegemonie — jako wzbudzajaca
powszechne przerazenie militarna potega na ladzie i morzu,
a takze jako partner w dyplomatycznej grze.

To przede wszystkim panstwa wloskie bardzo wczesnie
zaczely uwzglednia¢ Imperium Osmanskie w swoich kalku-
lacjach politycznych. Z jednej strony co i rusz — nawet jesli
tylko werbalnie — wzywatly do ogdlnochrzescijaniskiej reakcji,
a od czasu do czasu faktycznie Iaczyly swoje wojska w Swieta
lige przeciwko Turkom. Jednoczes$nie juz okoto 1500 r. trudno
byloby znalez¢ wtoskiego wladce, ktory mialby jakiekolwiek
opory wobec szukania korzySci w sojuszu z Turkami — nie
mieli ich ani Aragonczycy w Neapolu, ani Ludovico il Moro
w Mediolanie, ani nawet niektorzy papieze. Tak na przykiad
Aleksander I'V Borgia pospotu ze Sforzami probowat wesprzec
turecki atak na Wenecje. Sama Wenecja — pomimo wielokrot-
nego zaangazowania militarnego — takze pozostawala nadzwy-
czaj niepewnym sojusznikiem w walce z Turkami, poniewaz
ze wzgledu na interesy handlowe zalezalo jej na wspolpracy
z Imperium Osmanskim. Ogolnie rzecz biorac, Wtosi mieli
mniejsze opory w kontaktach z Turkami niz pozostali Europej-
czycy, pomijajac wyjatkowy przypadek Francji, ktora od czasu
Franciszka I szukata u Wysokiej Porty wsparcia przeciwko
habsburskiej dominacji w sgsiadujacych z nig krajach.

Za zycia Erazma wloska pentarchia zdazyla si¢ juz zeuro-
peizowaé, a w Owczesnej sytuacji migdzynarodowej powoli
stawala si¢ kartg przetargowa dla wtadcOw spoza Italii i ich
interesOw mocarstwowych. Przede wszystkim Francja i Hisz-
pania wykorzystywaly roszczenia spadkowe, ktore mogly wysu-
na¢ wobec Neapolu Andegawenowie czy tez wiadcy z dynastii
aragonskiej, do usadowienia si¢ na POolwyspie Apeninskim.
W niemalze mitycznym blasku jawi si¢ dzi§ jeszcze wyprawa
wojenna francuskiego krola Karola VIII (1483-1498), ktory
w 1494 r. wyruszyl przez Alpy na Neapol — to przeciez dzigki
niej Europa na p6inoc od Alp miala po raz pierwszy zetknaé
si¢ z renesansem i humanizmem. Jednakze z politycznego
punktu widzenia wyprawa ta byta porazka, poniewaz Karol
zdotat si¢ utrzymaé w Neapolu jedynie przez kilka miesiecy
i Francja stracita w koncu potudniowowloskie krolestwo na

104



Erazm i tendencje polityczne jego epoki

rzecz Hiszpanii-Aragonii, ktora miata w nim panowac przez
cate trzy stulecia, poczynajac od 1504 r. Z tym wigksza deter-
minacja nastepcy Karola, krolowie francuscy Ludwik XII
(1498-1515) i Franciszek I (1515-1547) walczyli o Wtochy
poInocne, a przede wszystkim o Ksiestwo Mediolanu, do kto-
rego réwniez mieli prawa dziedziczne. To uderzalo z kolei
w potnocnowtoskie interesy Zwiazku Szwajcarskiego, ktorego
zolnierze siali wowczas postrach na polach bitewnych Europy
— o tym okresie chwaly szwajcaréw $wiadczy do dzi§ gwardia
papieska w Watykanie. Przede wszystkim jednak francuska
ekspansja wywotlala sprzeciwy Habsburgéw, ktorzy z Tyrolu
rowniez spogladali fakomie na poéinocne Wtochy, zawierajac
dla wzmocnienia swojej pozycji sojusz polityczny oparty na
malzenstwie cesarza Maksymiliana I z mediolanska ksiez-
niczka Blanka Maria Sforza (1471-1510).

Tym sposobem na poczatku XVI w. Wiochy na trzy stu-
lecia staly si¢ obiektem rywalizacji o panowanie na konty-
nencie mocarstw zaréwno z potudniowo-zachodniej Europy,
jak 1 z obszaru na potnoc od Alp. Zatem pigtnastowieczne
zmagania hegemonialne i zwigzki miedzy mocarstwami na
terenie Italii zapoczatkowaly epoke antagonizmu francusko-
-habsburskiego, ktory utrzymywatl napigcie na caltym konty-
nencie az do konica XVIII w. Wytworzyl sie trwaty uktad sit
politycznych we wczesnonowozytnej Europie, ktory takze pod
innym wzgledem wziat swdj poczatek we Wtoszech. Wspdlne
interesy na Polwyspie Apeninskim oraz ch¢¢ wyhamowania
niepowstrzymanego jak dotad pochodu Francji w p6tnocnej
Italii doprowadzity do brzemiennej w skutki polityki matry-
monialnej, ktora sprawila, ze niedlugo pdzniej Hiszpania
wraz z Neapolem, Burgundia, Austria, a takze korona cesa-
rza rzymskiego przypadly habsburskiemu ksieciu Karolowi
(1500-1559). Jego dziadowie — krol Ferdynand Aragonski
i cesarz Maksymilian I — mieli zapewne zupetnie inne plany,
aranzujac w 1495 r. zawarte nieco pozniej podwdjne zaSlubiny:
nastepcy tronu Aragonii-Kastylii Jana (1478-1497) i Marii
Austriaczki, a takze Joanny Szalonej (1497-1555) i arcyksie-
cia Filipa Pigknego (1478-1506), ktory byt synem i dziedzi-
cem Maksymiliana i jego pierwszej zony Marii Burgundzkiej
(1457-1482). Seria niespodziewanych zgondéw w hiszpanskiej

105



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

rodzinie krolewskiej sprawita, ze po 1500 r. jedyng dziedziczka
tronu stata si¢ Joanna Szalona, a gdy w 1506 r. zmarl w mto-
dym wieku réwniez jej malzonek, arcyksiagze Filip, wtadca
Burgundii i Austrii, przyszia kolej na Karola, najstarszego
syna Joanny, wnuka Ferdynanda Aragonskiego i Maksymi-
liana Austriackiego. Cesarz Karol V potaczyt w jednym reku
habsburskie imperium, w porOwnaniu z ktorym wszystkie
pozostate mocarstwa europejskie byly pafstwami Sredniego
czy zgota matego kalibru. Bioragc pod uwage kastylijskie posia-
dtosSci w Ameryce i Azji, Karol V mdgl nie bez racji szczyci¢
sie tym, ze w jego cesarstwie stofice nie zachodzi.

Woéwcezas narodzit si¢ antagonizm Francji z jednej oraz
Hiszpanii i1 Austrii z drugiej strony. Byl on w pierwszym rze-
dzie konfliktem interesow dynastii: Walezjuszéw (pdzniej
Burbonéw) i Habsburgéw. Jednakze rywalizacja dynastyczna
szybko zyskata znamiona protonarodowego konfliktu panstw
1 zamieszkujacych je ludow. Przyczynita si¢ do tego szczeg6lna
sytuacja geograficzna czy nawet geostrategiczna: okrazenie
Francji przez terytoria pozostajace pod wtadaniem habsbur-
skim, poczynajac od Dolnej Burgundii na pdtnocy, poprzez
Rzesze, a w szczeg6lnosci habsburskie posiadtoSci w Alzacji
i Austrii Przedniej na wschodzie, az po przylaczony niedtugo
pOzniej Mediolan na potudniowym wschodzie i Hiszpanie na
zachodzie. Bitwy i dyplomatyczne roszady, ktdre ten uktad sit
politycznych wywolywatl za zycia Erazma i ktore uczony obser-
wowal z najwyzszg uwaga, czasem rowniez je komentujac,
do dzisiaj sa obecne w historyczno-politycznej §wiadomosci
Europejczykow. Dotyczy to bitwy pod Pawig w 1525 r., gdzie
Karol V zwyciezyt krola Francji Franciszka I, zyskujac Ksie-
stwo Mediolanu. Trzeba tu takze wymieni¢ traktat madrycki,
do ktorego podpisania Karol zmusit wzigtego w 1525 r. pod
Pawig do niewoli Franciszka I, a ktéry Francja niedlugo potem
za przyzwoleniem papieskim zlamata. Przede wszystkim jed-
nak dotyczy to niestawnego sacco di Roma z maja 1527 r.,
kiedy to habsburskie oddziaty, Niemcy i Hiszpanie, podczas
wojny z Liga z Cognac — antyhabsburska koalicjg zawarta rok
wczesniej przez Francjg, papieza, Mediolan, Florencj¢ i Wene-
cje — ku przerazeniu catego chrzeScijafistwa zdobyly Swiete
Miasto, oblegajac papieza w Zamku §w. Aniola i barbarzyn-

106



Erazm i tendencje polityczne jego epoki

sko tupigc bezbronny Rzym. Trudno bytoby bowiem o dobit-
niejszy przyklad rozdarcia chrzeScijanskiego Swiata i kryzysu
Sredniowiecznego porzadku niz destrukcyjny konflikt obu
uniwersalistycznych potgg — papiestwa i cesarstwa — ktorych
polityka miata przeciez prowadzi¢ do pokoju i porozumienia,
a nie walki i przemocy. Karol V i Franciszek I stoczyli ze soba
cztery wojny, by wreszcie 18 wrze$nia 1544 r. zawrze€ porozu-
mienie pokojowe w Crépy. Przyznano wowczas Francji Ksie-
stwo Burgundii, do ktorego obie strony wysuwaly roszczenia,
zapewniajac z kolei cesarzowi francuskie wsparcie w wojnie
z Turkami i z protestantami w Rzeszy. Dopiero ten traktat
pokojowy umozliwit Karolowi wystapienie przeciwko prote-
stanckim ksiazetom Rzeszy i utworzonemu przez nich opo-
zycyjnemu Zwigzkowi Szmalkaldzkiemu. Jednak zwyciestwo
cesarza nad stronnictwem protestanckim pod Miihlbergiem
nad Elba w kwietniu 1547 r. okazato si¢ triumfem krotkotrwa-
tym. Juz w 1552 r. elektor saski Maurycy (ktOry jeszcze przed
Miihlbergiem popieral Karola V) oraz krol Francji Henryk II,
nastepca Franciszka I, podpisali traktat w Chambord, majacy
ztamac¢ dominacj¢ Habsburgow w Europie. A poniewaz i inni
niemieccy ksigzeta, niezaleznie od wyznania, nie mieli zamiaru
dtuzej akceptowac militarnego i politycznego zwierzchnictwa
cesarza, Karol V zostal wysadzony z siodta zarowno w Niem-
czech, jak i w calej Europie.

W obliczu §rdédziemnomorsko-Srodkowoeuropejskiego
antagonizmu Habsburgdéw i Walezjuszow, ktory za zycia
Erazma jednoznacznie zdominowal polityke miedzynaro-
dowa w Europie, wschodnio- i potnocnoeuropejski uktad sit
mial poki co znaczenie raczej marginalne. Dotyczy to przede
wszystkim Skandynawii, gdzie koniec §redniowiecza przyniost
tez kres dominacji Danii, a musialo ming¢ jeszcze ponad sto
lat zanim na poczatku XVII w. Szwecja pod przywodztwem
Gustawa II Adolfa (1594-1632) stata si¢ na tyle silna, by zdo-
minowa¢ poludniowe wybrzeze Battyku, a wkrotce potem
wkroczy¢ do Niemiec, stajac si¢ dzieki temu od razu wioda-
cym graczem na europejskiej scenie politycznej. Podobna byta
sytuacja krolestw na Wyspach Brytyjskich, cho¢ tu wynikato to
z innych przyczyn niz w péinocnej Europie. Wprawdzie krol
Anglii Henryk VIII Tudor byt wiadca wplywowym, zoriento-

107



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

wanym w uklfadzie sil na kontynencie i bynajmniej nie stronif
od wtracania si¢ w tamtejsze spory polityczne, na przyktad
w sprawie Lutra poczatkowo stanql po stronie Rzymu, co przy-
niosto mu papieska Ztota Roze i tytul defensor fidei. Wydaje
sie rowniez, ze za przyczyna humanistycznego i teologicznego
wyksztalcenia Henrykowi VIII byto sposrod wtadcow euro-
pejskich najblizej do Erazma. Ksigze humanistow nawigzat
zreszta bliskie kontakty z dworem Tudora podczas swego
trzeciego pobytu w Anglii, a europejscy intelektuali$ci mieli
nadzieje, ze rzady Henryka VIII zapoczatkuja nowy zloty wiek.
Ponadto wydarzenia po drugiej stronie kanatu zywo intereso-
waly Holendrow i Burgundczykdw — poczynajac od wiadcow,
poprzez intelektualistow, a na zwyklych mieszkancach skon-
czywszy. Niemniej dawno juz minely czasy oficjalnej obecnosci
militarnej Anglii na kontynencie, jak podczas wojny stuletniej
(1339-1453). Anglia wkroczyta w fazg zdystansowanej polityki
zagranicznej wobec Europy, ktora to postawe niecale sto lat
pOzniej tak wychwalat Wiliam Szekspir (Ryszard I1, akt 2, sc. 1)
w obrazie oddalonej wyspy:

His fortress built by Nature for herself
Against infection and the hand of war,

This happy breed of men, this little world,
This precious stone set in the silver sea,
Which serves it in the office of a wall,

Or as a moat defensive to a house,

Against the envy of less happier lands,

This plot, this earth, this realm, this England®.

Europa Srodkowo-Wschodnia — czyli obszar wspotistnie-
nia chrzeScijanstwa rzymskiego i wschodniego — jeszcze przez
wiele nastepnych pokolen prowadzi¢ miata wlasne zycie, nie-
zalezne od uktadow pomle;dzy panstwami Europy Zachodniej
i Srodkowe;j. Za zycia Erazma zapadaly tam rozstrzygnigcia
czestokro¢ niedostrzegane przez wspoOtczesnych, majace jed-

5 ,,Warownia, ktéra natura sobie samej wzniosta / Przeciw zarazie i wojny
napadom —/ Ten szczesny nardd, ten w tredci §wiat caly, / Ten klejnot w srebrnym
osadzony morzu, / Ktére pod kregiem otacza, jak szaniec / Lub jak obronny
przekop wkoto zamku, / Przeciw zawiSci mniej szczesliwych krajow; / Ten blogi
ogrdd, to berlo, ta Anglia”; ttum. S. Kozmian, Warszawa 1973 (przyp. red.).

108



Erazm i tendencje polityczne jego epoki

nak zadecydowac o tamtejszym politycznym uktadzie sit na
cate stulecia i poSrednio oddziatujace jeszcze po dzi§ dzief.
W latach 20. XVI w. nieoczekiwanie zostata bowiem zaprze-
paszczona zarysowujgca si¢ pod koniec poprzedniego stulecia
mozliwo$¢ stworzenia znaczacego zwigzku panstw — ztozonego
z Polski, Czech i Wegier — pod rzadami dynastii Jagiellonow.
To z kolei stato si¢ dla Habsburgéw okazja do powicksze-
nia posiadlosci i ekspansji na wschdd i potudniowy wschod.
W 1526 r. krol Czech i Wegier Ludwik IT Jagiellonczyk wystapit
pod Mohaczem na Rowninie Naddunajskiej przeciwko armii
tureckiej ciagnacej z Petrovaradinu na Bude, gdzie stoczyta
ona uprzednio zwycigska bitwe. Ludwik II przegral przebie-
gajace niezwykle dla niego pechowo starcie, ponoszac Smierc
na polu bitwy. Jego spadkobierca zostal Habsburg, Ferdynand,
brat Karola V, sprawujacy wladze w Austrii, ktory w 1515 r.
poSlubit ksiezniczke Anne Jagiellonke, siostr¢ mtodo zmar-
tego krola Ludwika. Malzefistwo to bylo kolejnym z owych
korzystnych mariazy, dzigki ktorym dynastia habsburska wze-
nita si¢ w rodziny krolewskie rzadzace potowa dwczesnego
Swiata. Cho¢ prawde mowigc w odroznieniu od Czech, gdzie
Ferdynand szybko opanowal sytuaq@, korona wegierska byla
poczatkowo raczej wyzwaniem niz pewna zdobyczq Turcy zaj Qll
bowiem tymczasem trzy czwarte kraju, a i w pozostalej czesci
Habsburg w wyniku podwojnej elekcji miat konkurenta, Jana
Zapolye, ktorego zdotat unieszkodliwi¢ dopiero po trwaja-
cych cale dziesigciolecia walkach. Niemniej fakt dziedziczenia
przez Ferdynanda korony czeskiej i wegierskie] mozna uznac
za wydarzenie na skale powszechng, poniewaz tym samym
Habsburgowie musieli uczestniczy¢ w konflikcie militarnym
z Turkami, ktOry z przerwami toczyl si¢ az do XVIII w. Zara-
zem polozono wowczas podwaliny pod wtadztwo trzech koron:
austriackiej, czeskiej i wegierskiej, ktore jeszcze w XX w.
dominowato nad terenami potudniowo-wschodniej Europy.

II1

A Erazm? Jak postrzegat polityczng rzeczywisto$¢ epoki
przemian, ktora w catej Europie tworzyta nowe fakty, kierujac

109



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

si¢ przy tym zupelnie nowymi zasadami? Co mialo wplyw na
ksztattowanie si¢ jego pogladow, kiedy wypowiadat si¢ pytany
o rade lub — jak w przypadku wspomnianych powyzej gtéwnych
pism politycznych — z wlasnego inicjatywy siegal po pidro, aby
zabrac glos jako intelektualista stojacy poza glownym nurtem
politycznej codziennosci?

Ogolnie rzecz biorgc, wspotczesSni Erazma postrzegali dzie-
jowy przetom jako wielo§¢ pojedynczych, czgsto sprzecznych
ze sobg procesOw, wsrod ktorych trudno bylo im dostrzec
fatwe do zdefiniowania tendencje czy trendy. Pod tym wzgle-
dem wiodace postacie — jak Karol V i krol Francji Franci-
szek 1, czy tez wyksztalceni i wnikliwi obserwatorzy — jak
Erazm z Rotterdamu, nie roznili si¢ zasadniczo od tzw. Herrn
omnes, jak czesto okreSlano przecietnego cztowieka w ulot-
kach i broszurach, ktore w owym czasie catymi setkami tra-
fiaty na ksztaltujacy si¢ wiasnie rynek wydawniczy i tworzyly
zalazki opinii publicznej. Na przykiad Karol V zdawat sobie
sprawe z tego, ze powstawanie i umacnianie si¢ samodzielnych
wladztw i pafstw oznaczalo utworzenie nowego porzadku
europejskiego, niosgc ze sobg zagrozenie dla pozycji cesarza
jako przywodcy Swiata chrzeScijafiskiego. Chcgce zapobiec tej
nowozytnej partykularyzacji, cesarz si¢gnat jednak po niewla-
Sciwe — bo ostatecznie nieskuteczne — Srodki, a mianowicie
po anachroniczng koncepcje uniwersalistycznego cesarstwa
stojacego ponad pojedynczymi panstwami. Zresztg w praktyce
politycznej sam te koncepcje podwazal. Jako wtadca Hiszpa-
nii, Burgundii i Austrii w sytuacjach konfliktowych zawsze
podejmowatl decyzje uwzgledniajace partykularne interesy
danego kraju, co wiecej, musial tak postgpowac, jesli nie chciat
zburzy¢ fundamentow swej wtadzy i pozbawié sie mozliwosci
dziatania na arenie migdzynarodowe;.

Pod koniec zycia Karol V musial wiec uznac, ze jego kon-
cepcja cesarstwa poniosta kleske. Dlatego tez wyznaczajac
nastepcow, jednoznacznie postawil na partykularyzm i interes
pojedynczych panstw. Hiszpania i Burgundia pod panowaniem
jego syna Filipa II przeobrazily si¢ w nowoczesne panstwo,
ktore miato stac si¢ tak silne i potezne, ze w obrebie nowego
europejskiego systemu pluralistycznego zaden kraj nie mogt
zagrozi€ jego hegemonii. Wkrotce Austria i korona cesarska

110



Erazm i tendencje polityczne jego epoki

przypadly bratu Karola, Ferdynandowi, ktory na tym funda-
mencie zbudowat dominacj¢ Habsburgow w Rzeszy i Europie
Srodkowo-Wschodniej, co wyraznie pokazuje, ze odtad takze
i tytuf cesarski miat stuzy¢ partykularnym interesom. A ponie-
waz mimo niezmordowanych prob Karolowi nie udalo si¢
sttumi¢ reformacji Marcina Lutra, w Europie polowy XVI w.
kleska stata si¢ udziatem obu uniwersalistycznych oSrodkow
wtadzy: zaréwno papiestwa, jak i cesarstwa.

Erazm patrzyt na polityczny $wiat swojej epoki nie inaczej
niz Habsburg. Nic w tym dziwnego, pochodzili przeciez z tego
samego dolnoburgundzkiego kregu kulturowego i intelektu-
alnego®. Diagnoza ksiecia humanistow brzmiata tak samo jak
cesarska i pokrywa si¢ rOwniez z tezami stawianymi przez
historykOw, a mianowicie, ze antagonizmy 1 partykularyzm
wewnatrz chrzeScijanstwa sa szkodliwe. Erazm postrzegal
chrzescijanstwo, podobnie jak cesarz, jako jednoSC i to nie
tylko w sensie idealnym, ale takze politycznym i spolecznym:
,Colliditur gens cum gente, civitas cum civitate, factio cum
factione, Princeps cum Principe” (,,Szczep Sciera si¢ ze szcze-
pem, miasto z miastem, frakcja z frakcja, wladca z wiadca™)’.
Temu partykularyzmowi przeciwstawial populus Christianus,
»lud chrzescijanski”, obejmujacy wszystkie gentes (szczepy,
narody), jak rowniez ecclesia, w ktorej ,,jeden dom maja wszy-
scy” (,eadem omneis habet domus”)8. Erazm dostrzegal tez
protonarodowe struktury i mechanizmy w zmaganiach euro-
pejskich mocarstw, ktore okoto 1500 r. toczyly sie juz w catej
pelni: ,,Anglus hostis est Gallo, nec ob aliud nisi quod Gallus
est” (,,Anglik jest wrogiem Francuza z tego tylko powodu, ze
ow jest Francuzem”)’.

Odpowiedzialnoscia za te frakcyjne podzialy Rotterdam-
czyk obarczat przede wszystkim politykoéw KoSciota, w pierw-
szym rzedzie papiezy w rodzaju Juliusza II, opetanych zadza
wladzy. Polityke wojenna tego namiestnika Chrystusowego

¢ H. Schilling, The struggle for integrity and unity of Christendom, w: Charles V'
and his time (1500-1558), red. H. Soly, Antwerpen 1999, s. 285-363; W. Block-
mans, The Emperor’s subject, w: tamze, s. 227-284.

7 Erasmus von Rotterdam, Ausgewdhlte Schriften..., t. 5, s. 398.

8 Tamze, s. 394.

9 Tamze, s. 428.

111



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Erazm skrytykowal ze zjadliwa ironiag w napisanym w 1513
lub 1514 r., czyli tuz po Smierci wojowniczego papieza: Dia-
logus, Julius exclusus e coelis'. Najwicksze znieksztalcenia
chrzescijanskiego porzadku politycznego opartego na jednosci
w Europie Erazm upatrywat tam, gdzie armie europejskich
wladcow 1 mocarstw stawaly przeciwko sobie pod chrzesci-
jafskimi sztandarami: ,,vexilla crucem habent” (,,choragwie
nosza wizerunek krzyza”); ,,pugnat crux cum cruce, Christus
adversus Christus bellieratur” (,,krzyz walczy z krzyzem, Chry-
stus prowadzi wojne¢ z Chrystusem”)!!. Dostrzegal tu zwigzek
miedzy politycznym i religijnym partykularyzmem a ksztalto-
waniem si¢ tozsamosci — zwigzek, z ktorego wytonita si¢ nowo-
zytna Europa — podzielona wyznaniowo, a w koficu Europa
narodow. O dalekowzrocznosci Erazma Swiadczy jego krytyka
wewnatrzchrzeScijanskiej ideologizacji symboli religijnych,
ktora nasilata si¢ w wieku XVI, by osiagnaé szczyt wrogosci
w wojnach wyznaniowych na poczatku nastepnego stulecia,
kiedy na polu bitwy stang¢li naprzeciw siebie katolicy z Maryja
na sztandarach i protestanci z krzyzem Chrystusa®.

Szansy na przezwycigzenie tendencp partykularnych
w chrzeScijanstwie Rotterdamezyk — inaczej niz cesarz — upatry-
wal w humanistycznym wychowaniu politykdw i dostrzeganiu
korzySci ptynacych z pokoju. Odpowiednie programy wypra-
cowal we wspomnianych na poczatku pismach: Wychowaniu
ksiecia chrzescijariskiego i Querela pacis. Ich polityczne credo
polega w gl(’)wnej mierze na chrzeécijaﬁsko humanistyczne;j,
optymistycznej wierze w to, ze pOkO] i fad polityczny pomiedzy
narodami i wewnatrz, panstw pojawi si¢ sam z siebie, jesli tylko
bedzie si¢ gtosno mdéwié o moralnych biedach sit zaktocaja-
cych tenze p0k0]0wy porzadek. Dlatego nalezy pokazywaé
politykom, ze w0]na swary, ped do wiadzy sa szkodliwe dla
prawdziwego szczgsaa i zycia chrzescgansklego Tylko wtedy
wszyscy — zardwno wladcy, jak i poddani — zobaczyliby jasno
to, co przeslonila zadza wtadzy, a mianowicie, ze poszczegolne

10 Tamze, s. 1 n.; krytyka Juliusza II takze na s. 406 n., 410 n.

' Tamze, s. 410, 412.

12 H. Schilling, Die konfesionellen Glaubenskriege...; ogblnie na temat epoki
por. tenze, Konfessionalisierung und Staatsinteressen. Internationale Beziehungen
1559-1660, Paderborn 2006.

112



Erazm i tendencje polityczne jego epoki

narody czy pafhstwa Europy tak naprawde sg jedynie gentes/
szczepami jednego niepodzielnego ludu chrzeécijaﬁskiego
(populus Chrzstlanus) i w zwigzku z tym ludzie mowiacy roz-
nymi jezykami i o roznej przynaleznosci panstwowej sa ni
mniej, ni wigcej jak bra¢mi i siostrami w Chrystusie.

O ile cesarz dazyl w swoich dzialaniach politycznych do
wlaczenia poszczegdlnych krajow w obreb chrzeScijanskiego
cesarstwa uniwersalistycznego i1 w razie potrzeby uzywat przy
tym swych niemieckich, wtoskich i hiszpanskich armii zacig¢z-
nych, o tyle Erazm obserwowatl burzliwe wydarzenia z per-
spektywy gabinetu uczonego, by demaskowac ich wewnetrzne
sprzecznoSci i w oparciu o to poszukiwaé dla siebie 1 wszyst-
kich ludzi dobrej woli koncepcji i instrumentéw pomocnych
w przezwyci¢zaniu powstalych antagonizmdw i wrogosci. Cho-
dzito mu o poskromienie nowej potegi partykularnych panstw
1 ich zmagan o hegemoni¢ w Europie oraz ratowanie w ten
sposOb zagrozonego pokoju na kontynencie.

Podobnie jak dla cesarza i wigkszoSci wspotczesnych row-
niez dla Erazma pojecia pokdj i chrzescijanistwo byly jesz-
cze w zasadzie tozsame. Dlatego tez postrzegal Turkow jako
obcych i wrogow. Ofensywe Imperium Osmanskiego na Batka-
nach i w basenie Morza Srddziemnego mdgt zatem pojmowac
wylgcznie jako zagrozenie pokoju w Europie, ktory dla niego
byt pokojem migdzy chrzeScijanami. Niemniej wizerunek
Turkow u Erazma rdzni si¢ istotnie od rozpowszechnionego
w owym czasie stereotypu. Bowiem w odrdznieniu od poli-
tycznych i koScielnych propagandystow, ktorzy bez wzgledu
na wewnatrzchrzescijanskie antagonizmy — a moze wlasnie
za ich przyczyng — agresywnie oddzielali §wiat chrzeScijanski
od poganskich i jakoby szczegOlnie okrutnych Turkow, dla
Erazma wyzwanie, jakim byto Imperium Osmanskie, stuzyto
przede wszystkim do ukazania chrzeScijanom ich wiasnych
wad: ,,si cupimus Turcas ad Christi religionem adducere,
prius ipsi simus Christiani” (,,jesli chcemy Turkéw uczynié
chrze$cijanami, stanmy si¢ nimi najpierw sami”)'®. Erazm
nie odnidst bezposredniego sukcesu, tak jak nie odnidst go
Karol V. Podobnie jak cesarz i jego koncepcja uniwersali-

3 Erasmus von Rotterdam, Ausgewdhlte Schriften..., t. 5, s. 442.

113



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

stycznego cesarstwa, ktore mialo objac i spacyfikowac caty
kontynent, tak samo Erazm i jego wizja zjednoczonej Europy
byli z historycznego punktu widzenia anachroniczni. Zadna
z tych koncepcji nie mogta wytyczy¢ kierunku rozwoju dwceze-
snej rzeczywistoSci politycznej i zaprowadzi¢ w niej porzadku,
poniewaz coraz wieksze znaczenie przypadalo partykularnym,
a wkrotce takze coraz bardziej zlaicyzowanym sitom epoki
nowozytnej. To z kolei prowadzilo do rozdrobnienia i auto-
nomii poszczegolnych elementow w dwcezesnym ukladzie sil.
Nowy tad i pokdj w Europie byly w najblizszym czasie mozliwe
jedynie na bazie suwerennosci poszczegOlnych krajow, a takze
w oparciu o dazenie do realizacji intereséw panstw nowozyt-
nych. I nawet koScielna jednos¢, o ktorej Erazm tak czesto
mowit jako o wiezach spajajacych poszczegdlne szczepy euro-
pejskie, byta w gruncie rzeczy fikcja. Kiedy w 1517 r. Rotter-
damczyk pisal: ,,Pyrenaei montes Hispanos a Gallis sejungunt,
at iidem non dirimunt Ecclesiae comunionem” (,,Pireneje
odzielaja Hiszpandw i Francuzow, ale nie likwidujg koScielnej
wspolnoty”)™, oba Koscioly — we Francji i Hiszpanii — juz od
dawna byly na najlepszej drodze do wyksztatcenia si¢ odreb-
nych struktur koScielnych. Bowiem takze i Koscidl dzielit si¢
na partykularne struktury wedle politycznych granic wtadztw
lub pafistw. W tym samym roku, w ktérym Erazm tworzyt 6w
idealny obraz Kosciota, Marcin Luter napisat 95 tez, co jak
wiadomo, zainicjowato ruch reformacyjny. Z historycznego
punktu widzenia byl to jedynie kolejny krok na drodze do
rozdrobnienia Europy i chrzeScijanstwa, ktorego symptomy
byly widoczne juz wczeSniej, z czego Erazm zdawal sobie
sprawe, mimo ze idealizowal chrzescijafiska jednoS¢ i czesto
o niej mowit. Niemniej dziatalno$¢ Lutra i innych reformato-
row, przede wszystkim Zwingliego w Zurychu, a potem Kal-
wina w Genewie, byla dla tej tendencji dodatkowym bodz-
cem, ktory doprowadzil do konfesjonalizacji'® Kosciotow
i spoleczenstw Europy, dostarczajac im odrebnych doktryn
i dogmatyki. Erazm nie poszedt za ich przyktadem. Takze

14 Tamze, s. 430.

15 Na temat definicji i znaczenia kluczowego w badaniach Heinza Schillinga
terminu ,.konfesjonalizacja” zob. przyp. 21 w eseju Karol Vi religia — zmagania
0 czystos¢ i jednos¢ chrzescijaristwa.

114



Erazm i tendencje polityczne jego epoki

wielu z jego ucznidw i zwolennikOw przez cale dziesieciolecia
uparcie odmawialo przytaczenia si¢ do tej czy innej wyzna-
niowej frakcji, ale pod koniec XVI w. rowniez i humanisci
nie mogli juz dtuzej opierac si¢ tendencji do rozdrobnienia
i partykularyzmu.

Obecnie, gdy w Europie konflikty miedzy wyznaniami
chrzescijaniskimi zdarzajg si¢ juz zupetnie wyjatkowo i norma
stafa si¢ tolerancja religijna a w stosunkach mi@dzy pafnistwami
i narodami domlnu]q nie w0]na i sifowe zmagania, lecz poko-
jowa wspOlpraca i porozumienie, anachroniczno$¢ politycz-
nych pogladéw Erazma z Rotterdamu stata si¢ ich zaleta. Jego
rady i koncepcje, ktore w pierwszej polowie XVIw. wydawaly
516; naiwne czy zgola utopljne dzisiaj — przynajmniej w Euro-
pie — sa od dawna uznanymi i oczywistymi wytycznymi poli-
tyki, zaréwno w stosunkach migdzy KoSciolami i religiami, jak
i migdzy panstwami i narodami. Wyja$nia to takze, dlaczego
obecnie to Erazm i humanisci, tak dtugo odgrywajacy raczej
role dziwolagdéw, pozostajacych na uboczu pradéw kultu-
rowych i intelektualnych dominujacych w dziejach Europy,
wydaja nam si¢ o wiele bardziej aktualni niz Machiavelli i pro-
testanccy czy katoliccy reformatorzy, jak Marcin Luter czy
Ignacy Loyola, ktorych nauki — zmierzajace do zwigkszenia
wladzy politycznej czy poglebienia separatyzmu wyznaniowego
— dominowaly przez cate stulecia.

115



Konfesjonalizacja chrzeScijanstwa
tacinskiego i ksztattowanie si¢
wczesnonowozytnej Europy —

modernizacja poprzez zrO0znicowanie,
integracj¢ i separacje”

WyobraZzmy sobie przez chwile, Ze zadanie podsumowania
dwoch mileniow historii chrzescijanstwa przypadio nie dzi-
siejszemu spoteczenstwu i wspoOtczesnej scientific community,
ale pokoleniu naukowcow i intelektualistow z przetomu XIX
i XX w.! Sala senatu tego uniwersytetu bytaby obsadzona
zupetnie inaczej niz dzisiaj — prawdopodobnie zabrakloby
miejsc siedzacych, a upragnione bilety oddano by do dyspo-
zycji najwazniejszych osobistoSci w miescie. Rowniez tres¢
cyklu wyktadoéw wygladataby okofo 1900 r. zupelnie inaczej niz
program zaproponowany przez organizatorow w 2000 r. 1 zaty-
tutowany: ,,Co przyniosto nam chrzeScijafistwo?” Przynajmniej
na pruskim Uniwersytecie Fryderyka Wilhelma w Berlinie
w centrum zainteresowania znalazloby si¢ nie tyle chrzesci-
janstwo, co reformacja i osiagnigcia protestantyzmu. OwczeSni
intelektualiSci byli bowiem zafascynowani, czy wrecz obsesyj-

* Jest to w duzym stopniu niezmieniony tekst wykiadu, ktéry wygltositem
20 VI 2000 r. Zrezygnowalem z rozbudowanego aparatu naukowego. Przypisy
podaja tylko najpotrzebniejsze przyklady i odsytacze, czesto do moich wcze-
$niejszych artykulow, ktore z reguly zawieraja obszerne przypisy odnoszace si¢
do stanu dyskusji i literatury przedmiotu. Znaczenie chrzedcijanstwa dla euro-
pejskiego typu cywilizacji jest takze tematem dwu moich monografii: Die neue
Zeit. Vom Christenheitseuropa zum Europa der Staaten, 1250-1750, Berlin 1999
oraz Aufbruch und Krise. Deutschland 1517-1648, Berlin 1988 (Siedler Deutsche
Geschichte, 4), zwl. s. 267-312. (Tlumaczenie na podstawie: Die Konfessionali-
sierung des lateinischen Christentums und das Werden des frithmodernen Europa
— Modernisierung durch Differenzierung, Integration und Abgrenzung, w: Was hat
uns das Christentum gebracht? Versuch einer Bilanz nach zwei Jahrtausenden,
red. R. Schroder, J. Zachhuber, Miinster-Hamburg-London 2003, s. 97-115 —
przyp. red. nauk.).

116



Konfesjonalizacja chrzescijaristwa taciriskiego

nie zainteresowani, antypapieska rewolucja rozpoczeta przez
Lutra i innych reformatoréw. Siggato to daleko poza Scisly krag
fachowcow, wystarczy wspomnie¢ Tomasza Manna, Maksa
Webera, Ernsta Troeltscha czy Georga Jellinka. A juz zupetnie
nie do pomyélenia bytaby zapowiedi wyktadu o historii chrze-
scqanstwa XVIiXVIIw.,w ktore] nie pada poj QCIC ,reforma-
cja”, a zamiast niego swiadomie uzywa si¢ wyznaniowo neutral-
nego tytutu ,, Konfesjonalizacja chrzescijanstwa lacinskiego”.

By zrozumiale pokaza¢ przemiany, jakie zaszly zar6wno
w badaniach nad ta problematyka, jak i w ich zalozeniach
teoretycznych i metodologicznych, pomocne bgdzie umiejsco-
wienie niniejszych rozwazan w historiografii i historii nauki.

I. Analiza wyjSciowa: historiografia
1 historia nauki

Wyktad i teza odnosza si¢ do potowy drugiego tysiaclecia
historii chrzedcijafistwa, mowiac najogdlniej do dwu stuleci
miedzy 1450 a 1650 r. Ograniczaja si¢ do obszaru chrzescijan-
stwa tacinskiego, zrazu rzymskokatolickiego, a potem wielo-
wyznaniowego, ktore jako typ cywilizacji okreSlam mianem
»lacinskiej Europy” 1 odrozniam od innego typu cywilizacji
na kontynencie, uksztattowanego pod wplywem wschodniego
chrzedcijafistwa bizantynsko-prawostawnego, wykazujacego
wyraznie odmiennosci strukturalne, szczegdlnie w zakresie
stosunkOw migdzy panstwem a Kosciotem, czy — mowigc sze-
rzej — pod wzgledem profilu socjoreligijnego i wynikajacych
z niego Swieckich struktur i procesow w dziejach powszechnych.

Trudno byloby znalez¢ druga epoke w historii chrzesSci-
janstwa lacinskiego, ktora za zycia ostatniego pokolenia
doswiadczytaby rownie dramatycznej reinterpretacji jak dwa
wymienione stulecia, ktorych apogeum byt wiek XVI, okre-
Slany, przede wszystkim w dziejach Niemiec i przez niemieckg
historiografi¢ mianem stulecia reformacji — zrazu w ramach
samookreSlenia si¢ protestantow wspotczesnych Lutrowi,
a nastepnie, w zaostrzonej i upolitycznionej formie przez dzie-
wietnastowieczny tzw. Kulturprotestantismus. Taki obraz histo-
rii Niemiec pozostal aktualny takze po II wojnie Swiatowe;].

117



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Opierat si¢ on jak wiadomo na historyczne;j i historiozoficznej
interpretacji dokonanej przez dwu stynnych profesoréw ber-
linskiego Uniwersytetu Fryderyka Wilhelma. Filozof Georg
Wilhelm Friedrich Hegel w Vorlesungen iiber die Philosophie
der Weligeschichte (Wykladach z filozofii dziejow), w czgSci
Die germanische Welt (Swiat germaniski) utozsamit luteranska
reformacje¢ z nowozytnoScig. W jego ujeciu Luter utorowat
droge nowozytnej zasadzie subiektywizmu i indywidualizmu,
a dzieki temu pomdgt jednostce w uSwiadomieniu sobie, ,,ze
wypetniona jest duchem bozym”. P6Zniej chodzito juz tylko
o rozwdj: ,,Czas odtad (tzn. od reformacji) do naszych cza-
sOw nie mial innego zadania jak tylko rozwing¢ t¢ zasade
i wcieli¢ ja w Swiat”. Te historiozoficzng teze podbudowat
historycznie, a zarazem upolitycznil historyk Leopold von
Ranke (1795-1886), ktorego szeSciotomowe dzieto Deutsche
Geschichte im Zeitalter der Reformation (Historia Niemiec
w epoce reformacji) mozna bylo znalez¢ w bibliotece kazdego
wyksztatconego mieszczanina ery wilhelminskiej. Interpretacja
Rankego pofaczyta luteranska reformacje i niemiecka historie
narodowa, poniewaz slawita reformacj¢ jako niemiecki wktad
w proces realizowania si¢ absolutu. W perspektywie dziejow
powszechnych Niemcy byly dla Rankego krajem, ,,gdzie [juz
od $redniowiecza — H.S.] uwidocznito si¢ gtebokie mistyczne
ujecie religii” i gdzie w XVI w. ,,poprzez protestantyzm reli-
gia stala si¢ sprawa wewnetrznych przekonan”. Dlatego tez
Ranke uwazat Niemcow za nardd, ,,ktory najwytrwalej i z naj-
wigksza suwerennoS$cig zajmowal si¢ sprawami koScielnymi
i religijnymi”?.

Ten kierunek interpretacyjny rozwini¢to w okresie Nie-
miec wilhelmifiskich i Republiki Weimarskiej. MieSci si¢
w nim zarOwno renesans popularnosci my$li Lutra, jak i teza
Maksa Webera o monopolu protestantyzmu — a w szczego6l-
noSci kalwinizmu — na modernizacje. JeSli za$ chodzi o prak-
tyczng organizacje nauki i badan, to program zaproponowany

' G.W.E. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte, wyd.
G. Lasson, t. 4: Die Germanische Welt, Leipzig 1944, s. 880 n.; L. von Ranke,
Aus Werk und Nachlass, t. 2: Uber die Epochen der neueren Geschichte, wyd.
T. Schieder, H. Berding, Miinchen-Wien 1971, s. 295; t. 4: Vorlesungseinleitun-
gen, wyd. V. Dotterweich, W.P. Fuchs, Miinchen-Wien 1975, s. 131.

118



Konfesjonalizacja chrzescijaristwa taciriskiego

przez Hegla 1 Rankego realizowalo przede wszystkim utwo-
rzone pod koniec XIX w. Towarzystwo Historii Reformacji
(Verein fiir Reformationsgeschichte)?. Czasopismo naukowe
publikowane przez to stowarzyszenie, zalozone w 1909 r., a po
I wojnie Swiatowej przeobrazone we wspolne przedsiewzie-
cie niemiecko-amerykanskie, zawiera jeszcze ten program
w podtytule: ,,Archiv fiir Reformationsgeschichte. Interna-
tionale Zeitschrift fiir die Erforschung der Reformation und
ihrer Weltwirkungen” (Archiwum reformacji. Czasopismo
miedzynarodowe poswiecone badaniom nad reformacja i jej
Swiatowym oddzialywaniem), albo tez — jak brzmi nieco zawe-
zajaca jego znaczenie wersja amerykanska — ,,...its significance
in world affairs”. W centrum zainteresowania niemieckich
teologow, filozofow, historykéw i socjologdw stalo nie chrze-
Scijanstwo, ale jego — jak zaktadali — najdoskonalsza forma
wyznaniowa: protestantyzm pojmowany jako wynik rewolucji
religijnej wybuchtej na wschdd od Laby, a skierowanej prze-
ciwko Rzymowi i pozostajacym pod jego wplywem terytoriom
zachodnim, nad Renem, Menem i Dunajem, juz wcze$niej
poddanym wplywom kultury tacinskie;.

Postawa dawniejszej historiografii zajmujacej si¢ epoka
wczesnonowozytna i stawiajacej w centrum uwagi dzieje
reformacji i Niemiec, osiaggneta swoje apogeum — o ironio!
— w enerdowskiej historiografii marksistowskiej, a Scilej
mowigc, w autorytatywnie sformutowanej tezie Maksa Stein-
metza o rewolucji wezesnoburzuazyjnej. Ow rewolucjonistycz-
no-historiozoficzny wariant mitu reformacji napotkal jednak
w koncu zasadniczy sprzeciw. Na poczatku lat 70. XX w. rozpo-
czela si¢ w nauce historycznej zwrdoconej ku historii spotecznej
i socjologii religii catkowita reinterpretacja, ktora ostatecznie
skoncentrowata si¢ w tezie o konfesjonalizacji*. Wynikajace

2 Por. B. Moeller, Der Verein fiir Reformationsgeschichte. Vergangenheit-Ge-
genwart-Zukunft, ,,Archiv fiir Reformationsgeschichte” 68, 1977, s. 284-301.

3 Wigcej tamze, s. 296 n.

4 Opracowywany przez W. Reinharda i H. Schillinga od kofica lat 70. XX w.
paradygmat konfesjonalizacji wywolal w tym czasie prawdziwy zalew polemik
i opracowan naukowych. Wymieni¢ tylko trzy niedawno opublikowane tomy
zbiorowe: Konfessionalisierung in Ostmitteleuropa. Wirkungen des religiésen Wan-
dels im 16. und 17. Jahrhundert in Staat, Gesellschaft und Kultur, red. J. Bahlcke,
A. Strohmeyer, Stuttgart 1999; Drei Konfessionen in einer Religion. Beitrige

119



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

z niej wnioski przyjeto nie bez protestow, niemniej poddano
wnikliwej dyskusji na forum mi¢edzynarodowym. Mozna je
stredci¢, formutujac dwie uzupetniajace si¢ tezy.

1. Opisany powyzej niemiecki narodowy punkt widzenia na
reformacj¢ prowadzi do przeceniania jej znaczenia dla historii
powszechnej. Reformacja nie byta poczatkiem, lecz kulmi-
nacja rozpoczetego w pozZnym Sredniowieczu i trwajacego az
do poczatkéw XVII w. temps de réformes (Jean Delumeau?®).
,Reformacja — tak brzmi najradykalniej sformutowane podsu-
mowanie wynikdw badan, wybrane z moich wypowiedzi w tej
dyskusji — zagubita si¢ gdzie§ pomi¢dzy wySledzonymi przez
badania nad p6Zznym Sredniowieczem poczatkami reformy
Kosciota i form poboznosci z XIV-XV w. a istotnie przeto-
mowymi przeobrazeniami z drugiej potowy XVI w., ktorymi
mogta si¢ pochwali¢ konfesjonalizacja”. Dlatego tez konieczne
stato si¢ ,,pozegnanie z wzorcem interpretacyjnym, ktorego
przez cale stulecia w zasadzie nie podawano w watpliwos¢™®.
Najwazniejszym celem badafn nad reformacja, prowadzo-
nych w kontekscie historii powszechnej lub spotecznej, jest
dekonstrukcja mitu reformacji i pokazanie, ze dostrzegane
przez historykow XIX i poczatkow XX w. Swiatowe wplywy
reformacji byly bardziej oddzialywaniem jej mitu niz samych
wydarzef tym pojeciem okreSlanych.

2. Druga teza, uzupelniajaca koncepcje podwazajaca zna-
czenie reformacji jako przelomu epok, glosi, ze przemiany
strukturalne czy tez kluczowe wydarzenia inspirowala nie tyle

zur Geschichte der Konfesionalisierung im Herzogtum Berg vom 16. bis zum 18.
Jahrhundert, red. B. Dietz, S. Ehrenpreis, Koln 1999; Konfessionalisierung und
Region, red. P. FrieB3, R. Kiefling, Konstanz 1999. Obszerne informacje na temat
literatury przedmiotu w: ‘Konfessionsbildung’ und ‘Konfessionalisierung’ — ein Li-
teraturbericht, ,,Geschichte in Wissenschaft und Unterricht” 42, 1991, s. 447-463,
779-794; Konfessioneles Zeitalter, tamze, 48, 1997, s. 350-370, 618-627, 682-694,
748-766; zob. tez tamze, 52, 2001, s. 346-371 oraz tamze, 53, 2003, s. 538-558,
625-640, 691-702.

5 Zob. ttum. pol.: J. Delumeau, Reformy chrzescijaristwa w XVI i XVII w.,
t. 1: Narodziny i rozwdj reformy protestanckiej, ttum. J.M. Kloczowski; t. 2: Ka-
tolicyzm miedzy Lutrem a Wolterem, ttum. P. Ktoczowski, Warszawa 1986 (przyp.
red. nauk.).

¢ H. Schilling, Reformation und Umbruch oder Gipfelpunkt eines Temps
Réformes?, w: Die Friihe Reformation in Deutschland als Umbruch, red. B. Moel-
ler, Giitersloh 1997 (Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte, 199),
s. 13-34.

120



Konfesjonalizacja chrzescijaristwa taciriskiego

sama reformacja, co rozpoczynajaca si¢ w potowie XVI w.
konfesjonalizacja chrze$cijanstwa tacifiskiego. OczywiScie
nie bytoby to mozliwe bez — méwiac patetycznie — poczynan
mnicha z Wittenbergi i rewizja historii reformacji nie ozna-
cza pominiecia aspektu chronologicznego i wydarzeniowego.
Jednakze z perspektywy procesu dziejowego, czy tez teorii
historiografii, nie jest bez r6znicy czy — jak w heglowskiej
linii interpretacyjnej — przelomowoS¢ przypisuje si¢ samemu
impulsowi, czy tez raczej wytworzonym wskutek niego struk-
turom. Bowiem z aktualnie przyjetego punktu widzenia to
nie protestantyzm, wszystko jedno w ktorej z odmian, bytby
motorem przemian spofecznych, lecz konfesjonalizacja, czyli
wyodrebnienie si¢ z chrzescijanstwa tacinskiego trzech wza-
jemnie si¢ wykluczajacych i przez cate dziesigciolecia krwawo
zwalczajacych Swiatopogladdéw religijnych. Logicznym tego
nastepstwem byt podzial na wiele nurtéw i Swiatopogladdw,
chrzescijanskich i niechrzescijanskich, religijnych i ateistycz-
nych. Inaczej niz w tezie Maksa Webera o kalwinizmie, spo-
teczne przemiany nowozytnosci czy tez — odwazmy si¢ tutaj
uzy¢ ostro krytykowane], ale pod wzgledem analitycznej prze-
nikliwoSci i obrazowosci nledosagmonej kategorii — moderni-
zacji tacza si¢ nie z jednym wyznaniem czy grupa wyznaniowa,
ale z szerszym i logicznie bardziej abstrakcyjnym fenomenem
— konfesjonalizacja.

W taki oto sposob po likwidacji heglowskiego utozsamienia
reformacji z poczatkiem nowozytnosci oraz po reinterpretacji
spotecznej i kulturowej roli konfesjonalizacji — od hamulca
do motoru nowozytnych przemian — konfesjonalizacyjna faza
chrzedcijanstwa tacinskiego miedzy 1550 a 1650 r. zyskuje
w oczach historyka nowa jakos¢.

Na dtugiej drodze do nowoczesnosci, ktdra rozpoczeta si¢
w Sredniowieczu, a trzy stulecia pdZniej, poczynajac od 1760 .,
czyli w tzw. Sattelzeit (preludium’) nowoczesnoSci doprowa-

7 Autor odwoluje si¢ tu do okreSlenia Sattelzeit stworzonego przez Rein-
harta Kosellecka i ogdlnie przyjetego w niemieckiej historiografii. Odnosi si¢
ono do okresu 1750-1850, w ktorym ksztattowaly si¢ podstawy nowoczesnoSci.
Por. R. Koselleck, Semantyka historyczna, wyb6r i oprac. H. Ortowski, ttum.
W. Kunicki, Poznan 2001. Sattelzeit jest pojeciem trudnym do przetlumaczenia
na jezyk polski. Zawsze mozliwy dostowny przektad moze brzmie¢: ,,czas siodfa”.

121



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

dzita do przelomu, okres kofica XVI i poczatku XVII w. byt
czasem przyspieszonych zmian. Parafrazujac pojecie stwo-
rzone przez Reinharda Kosellecka, rzec mozna, ze byt to
pre-Sattelzeit. Potezny proces, ktory przez cale stulecia dogteb-
nie przeobrazat w Europie panstwa i spoteczenstwa, poprowa-
dzit ostatecznie ku nowozytnemu racjonalizmowi i moderni-
zacji. Tym samym debata nad poczatkami nowozytnoSci i nad
rola, jaka odegrato we wspomnianych procesach chrzeScijan-
stwo, zostala uwolniona od chronologicznego, przestrzennego
i wyznaniowego ograniczenia tematyki do 1517 r., czyli do
Lutra i Niemiec, a przeniesiona na poziom mi¢dzywyznanio-
wej komparatystyki spoleczenstw europejskich.

II. Konfesjonalizacja jako modernizacja
poprzez zrOznicowanie, integracj¢ i separacje —
zarys roli chrzeScijafnstwa w historii ksztattowania si¢
nowozytnej Europy

Ponizej sprobuje przeanalizowac kilka moim zdaniem
szczegblnie waznych oddzialywan chrzeScijafistwa w jego
historycznej postaci, u schytku XVIiw XVII w. podzielonego
na kilka wyznan. Na wstepie musz¢ zaznaczy¢, ze — jak zaraz
blizej wyjasni¢ — uwazam perspektywe socjoreligijna za aspekt
wprawdzie niezbedny i konieczny, ale niewystarczajacy dla
zrozumienia dziejow dawnej Europy. P6ZnoSredniowieczne
przemiany systemowe i ksztattowanie si¢ Swiata nowozytnego
— pominmy tu draznigce stowo ,,modernizacja” — byly efektem
zlozonego, majacego wiele przyczyn procesu. Dalej sprobuje
wyodrebni¢ skladnik socjoreligijny, przypisujac mu zarazem
znaczenie kluczowe.

Dodatkowo Heinz Schilling modyfikuje okreslenie Kosellecka, méwiac o Vorsat-
telzeit, czyli czasie poprzedzajacym i przygotowujacych okres Sattelzeit. Dlatego
w niniejszym tekScie tego pojecia nie przettumaczono, proponujac jedynie ttu-
maczenie Sattelzeit jako ,,preludium” nowoczesnosci (przyp. ttum.).

8 Por. stynne wprowadzenie R. Kosellecka do Geschichtliche Grundbegriffe.
Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, t. 1, Stuttgart
1972, s. XIII-XXVII. O pre-Sattelzeit nowoczesno$ci wspominam po raz pierwszy
w: Aufbruch und Krise..., s. 313-370.

122



Konfesjonalizacja chrzescijaristwa taciriskiego

Potrzeba zwiezloSci powoduje, ze dzisiaj moge uwzglednic
jedynie niektore aspekty bardzo szerokiego pola badawczego:

— systemowe i strukturalne uwarunkowania zwigzku kon-
fesjonalizacji i modernizacji w Europie;

— role konfesjonalizacji w epoce nowozytnej, a przede
wszystkim w wyksztalconej wowczas interakcji miedzy roz-
norodnoscia (czy partykularyzmem) a jednoScia Europy;

— znaczenie konfesjonalizacji w ksztaltowaniu zarOwno
indywidualnych, jak i spoleczno-psychologicznych postaw
ludzi w Europie nowozytne;j.

1. Socjoreligijny profil Europy — dialektyczny charakter
europejskiej laicyzacji

W przeciwiefistwie do nowoczesnego $wiata, poczawszy
od czasOw o$wiecenia i rewolucji francuskiej, w ktorym teo-
retyczno-systemowy rozdzial KoSciota i pafistwa byl konsty-
tutywna norma tadu spolecznego, spoleczenstwa Sredniowie-
cza i wczesnej nowozytnoSci charakteryzowalo strukturalne
i funkcjonalne krzyzowanie si¢ obu wymienionych obszardw.
Wynikalo to ze specyficznego, socjoreligijnego profilu Europy
chrze$cijafistwa lacifiskiego. Z jednej strony typowe dla niego
jest zazebianie si¢ religii i spoteczenstwa, czy tez KoSciota
i Swieckich struktur panstwa. Z drugiej strony jednak pro-
ces ten postgpowal nie w ramach statycznego monizmu, lecz
dualizmu, dzigki ktoremu KosSciol 1 panstwo pozostawaly
odrebnymi tworami, niezaleznie od tego, jak bliski byt ich
sojusz’. Tak sprawy ujmujac, rzec mozna, ze Europa wlasciwie
od samego poczatku ukierunkowana byta na laicyzacje, dzieki
ktorej wykrystalizowalo si¢ nowoczesne, calkowicie niezalezne
od Kosciota i religii panstwo oraz rOwnie autonomiczne nowo-

° Bardziej szczegdtowo w: H. Schilling, Der religionssoziologische Typus Euro-
pa als Bezugspunkt inner- und interzivilisatorischer Gesellschaftsvergleiche, w: Ge-
sellschaften im Vergleich, red. H. Kaelble, J. Schriewer, Frankfurt am Main-New
York 1999, s. 41-52. Na temat podstaw i skutkdw tego procesu zob. tenze, Die
neue Zeit... Na temat paradygmatu konfesjonalizacji tenze, La ,,confessionalisa-
tion”, un paradigme comparatif et interdisciplinaire. Historiographie et perspectives
de recherche, ,Etudes Germaniques” 57, 2002, s. 410-420.

123



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

czesne spoleczenstwo. Nie byla ona bynajmniej procesem
linearnym, lecz przebiegata fazowo. Okresy nasilonej laicy-
zacji wystepowaly na przemian z czasem, kiedy zazebianie si¢
struktur panstwowych i koScielnych stawalo si¢ silniejsze i na
pierwszy plan wysuwal si¢ sojusz obu tych instytucji. W sumie
laicyzacja nie rozwijata si¢ agresywnie, jako ruch antyreligijny
czy antyklerykalny, lecz w Scistym zwiazku z tradycjami reli-
gijno-koscielnymi. W ten sposdb mozliwe byto przeniesienie
istotnych postaw, tendencji i wzorcéw pochodzacych ze struk-
tur koScielnych i systemow religijnych do Swieckiego panstwa
1 spoteczenstwa. Jeszcze dzi§, w czasach autonomicznej laic-
kosci, mozna dostrzec ich wpltyw.

2. Konfesjonalizacja i powstanie
nowozytnej Europy

W okresie migdzy rokiem 1450 a 1650 historia stosunkow
pafistwa i KoSciota weszta w nowe stadium. Odznaczalo si¢
ono tym, ze na plan pierwszy wysunely sie ponownie funk-
cje i struktury koScielno-religijne, a ich zwigzek z procesami
politycznymi i spolecznymi znowu si¢ zacie$nil. To przede
wszystkim w epoce tzw. konfesjonalizacji, obejmujacej — cho¢
z r6zng intensywnoscia i w réznych formach — wszystkie euro-
pejskie spoteczefistwa na poczatku XVII w., przemiany reli-
gijno-koScielne i polityczno-spoteczne zespolily si¢ w potezny
nurt. Na nowo uformowat i zasadniczo zmienit on rzeczywi-
sto$¢ spoteczng, prowadzac od Sredniowiecznych do wcze-
snonowoczesnych form organizacji koScielnej, politycznej,
spolecznej i kulturalnej. Proces konfesjonalizacji obejmowat
szereg glebokich przeobrazef, dotyczacych zaréwno kwestii
koscielno-religijnych oraz mentalnoSciowo-kulturalnych, jak
tez zagadnien panstwowych, politycznych i spotecznych. Ter-
min ,.konfesjonalizacja” oznacza zatem co§ wiecej niz tylko
powstanie nowozytnych KoSciotow jako instytucji, a nawet
wiecej niz ,,formowanie wyznan” w sensie ksztattowania si¢
systemOw religijno-kulturalnych, miedzy ktérymi widoczne sa
wyrazne roznice dogmatyczne w koScielnej doktrynie, obrzadku
i duchowosci. Konfesjonalizacja byla raczej fundamentalnym
procesem o szerokim zasiggu. Doglebnie przeobrazit on zycie

124



Konfesjonalizacja chrzescijaristwa taciriskiego

prywatne i publiczne w Europie, przebiegajac w Scistym powig-
zaniu — cho¢ czasem w przeciwnym kierunku — z procesem
ksztattowania si¢ wczesnonowoczesnego panstwa, a takze
formowania si¢ nowozytnego, zdyscyplinowanego spoteczen-
stwa poddanych. To ostatnie w odrdznieniu od spoleczefistwa
Sredniowiecznego zorganizowane bylo nie fragmentarycznie
— w oparciu o wigzy personalne, ale caloSciowo — w oparciu
o0 zwiazki instytucjonalne. Ponadto konfesjonalizacja przebie-
gala rownolegle do wyksztalcania si¢ zaczatkbw nowoczesnego
kapitalistycznego systemu gospodarczego.

Konfesjonalizacja badana w szerszym kontekScie jawi
si¢ jako jeden z katalizatorOw wczesnonowozytnego pro-
cesu transformacji, ktdry przeobrazil spoleczefistwa stanowe
dawnej Europy w nowoczesne, demokratyczne spoleczefistwa
industrialne obszaru p6tnocnoatlantycko- europejskiego Przy
czym sity koScielno- rehgljne polityczne, spoleczne i gospo-
darcze przyczynily 516; do zaistnienia swoistego syndromu,
tzn. zespolu w gruncie rzeczy odrgbnych czynnikéw, ktore
we wzajemnych relacjach wyznaczaly jednak ogdlny kierunek
przemian.

Tak wiec konfesjonalizacja, od drugiej ¢wierci XVI w.
obecna juz w zasadzie we wszystkich spoleczefistwach i pan-
stwach europejskich, bynajmniej nie byta hamulcem przemian
spotecznych, jak to przez dlugi czas przedstawiali (a czasem
takze nadal przedstawiaja) historycy niebioracy pod uwage
ani socjoreligijnego profilu Europy, ani swoistej dialektyki
laicyzacji. Wrecz przeciwnie, konfesjonalizacja byla moder-
nizacjg i to w niemal wszystkich obszarach zycia publicznego
i prywatnego — taki jest w kazdym razie wynik intensywnej
dyskusji prowadzonej od kilku lat przez historykow nowozyt-
nosci w Europie i Ameryce.

Formowaniu i modernizacji podlegaly w pierwszym rzedzie
Koscioty, ktére wypracowaly jednoznaczng, nowozytng defini-
cje swoich podstaw dogmatycznych, ujeta w wyznaniu wiary:
Confessio Augustana, Helvetica, Gallicana czy tez Professio
fidei Tridentinae, by wymienic niektore z nich. Rozwinat si¢
rowniez koScielny aparat urzedniczy, doszto do profesjonali-
zacji duchowienstwa, a w kilku wypadkach — przede wszystkim
w kalwinizmie — do poszerzenia udzialu gminy wyznaniowej

125



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

w kwestiach koscielnych. Ponadto wyksztalcily si¢ wydajne
instancje kontrolne i dyscyphnu]qce — poczynajac od prote-
stanckiego dyscyplinowania zycia koScielnego, poprzez roz-
powszechnione we wszystkich KoSciotach wizytacje, az po
1nkw1zyc]e;, ktora bynajmmej nie byla instytucja archaiczna
i zacofang. Modernizacji i formowaniu w duchu nowozytnym
podlegaly takze pafnstwo i spoleczenistwo!’. W ten sposob
ksztattowaly si¢ nowozytne panstwa wyznaniowe (Konfession-
staaten). Na zewnatrz roznily si¢ one panujacym na ich tery-
torium wyznaniem lub przynajmniej odmiennoScig prawnej
sytuacji KoSciota. Zarazem panstwo wyznaniowe konsolido-
walo sie wewngtrznie pod wzgledem funkcjonowania instytucji
i zycia duchowego jego mieszkancow. Wprowadzenie nowo-
zytnej zasady suwerennosci pozostawato w Scislym zwiazku
z nierzadko gwattownym i petnym konfliktéw procesem kon-
fesjonalizacji. Zarazem ksztaltowala si¢ rowniez nowozytna
Europa mocarstw (Mdchteeuropa), rodzaca si¢ wsrdd wojen
religijnych i wyznaniowych, ktore — tutaj mozna jedynie pro-
wokacyjnie o tym wspomnie¢ — stanowily nieodiaczny sktadnik
epoki konfesjonalizacji. Wojny te — czy nam si¢ to podoba,
czy nie — byly niczym gwaltowne i potezne koto zamachowe
nowozytnych proceséw formotworczych i modernizacyjnych
rOwniez z tego powodu, ze z czasem prowadzity do dekonfe-
sjonalizacji oraz autonomizacji w sferze polityki.

Powstalo rowniez ujednolicone, nowozytne, zdyscypli-
nowane spoteczenstwo poddanych. Wreszcie — last but not
least — zaznaczyly si¢ nowozytno-nowoczesne formy w zyciu
malzefiskim, rodzinnym, wychowaniu i edukacji, roli kobiet
w domu i sferze publicznej, a takze nowe formy w mysSleniu,
emocjonalnosci i zachowaniu ludzi'!. Jest to niezwykle szero-

10 Por. wazne dla tego zagadnienia studium: W. Reinhard, Geschichte der
Staatsgewalt. Eine vergleichende Verfassungsgeschichte Europas von den Anfiingen
bis zur Gegenwart, Miinchen 1999.

I Studia o kapitalnym znaczeniu dla tego zagadnienia przediozyta ostatnio
L. Schorn-Schiitte, poczawszy od wybranych rozdzialéw habilitacji Evangeli-
sche Geistlichkeit in der Frithneuzeit, Giitersloh 1996; por. taz, , Gefihrtin” und
»Mitregentin”. Zur Sozialgeschichte der evangelischen Pfarrfrau in der Friihen
Neuzeit, w: Wandel der Geschlechterbezeihungen zu Beginn der Neuzeit, red.
H. Wunder, Ch. Vanja, Frankfurt am Main 1991, s. 109-153; taz, Evangelisches
Kirchenrecht. Auswirkungen der Reformation auf die Rechtsstellung der Frau,

126



Konfesjonalizacja chrzescijaristwa taciriskiego

kie i roznorodne pole badawcze, takze w odniesieniu do kwe-
stii, jak gteboko w rzeczywistoSci siggaly te niezaprzeczalnie
istniejace tendencje, czy tez innymi stowy — na ile skuteczna
byla konfesjonalizacja.

Wszystkie te procesy stanowia w ten czy inny sposOb
integralne elementy nowozytnej tozsamosci europejskiej.
Dotyczy to na przyktad wspomnianych wojen wyznaniowych
1 religijnych, ktore przybrawszy posta¢ wojny trzydziestolet-
niej, przeobrazity si¢ w kryzys ogolnoeuropejski. Naleza one
do traumatycznych do$wiadczen, gteboko wrytych w tozsa-
moS$¢ nowoczesnych Europejczykow. Wtasnie to doswiad-
czenie — najczesciej funkcjonujace ,,jedynie” na poziomie
podswiadomoSci — wptywa na fakt, ze bodaj nic, wlaczajac
w to dwudziestowieczne konflikty i wojny pomigdzy wro-
gimi sobie ideologiami, nie czyni dzisiejszego Europejczyka
tak bezradnym i niezdolnym do racjonalnej analizy jak wia-
Snie wojny religijne i przemoc majaca swe zrodlo w religii.
Wystarczy przypomnie¢ absurdalne ataki sprzed kilku lat
na badaczke kultury islamu Annemarie Schimmel, ktore
pojawily si¢ przy okazji przyznania jej Nagrody Pokojowej
Niemieckich Ksiggarzy'2.

w: Frauenrechtsgeschichte, red. U. Gerhard, Miinchen 1996. Na temat zasiegu
oddzialywania wyznania ewangelicko-reformowanego zob. H. Schilling, Friih-
neuzeitliche Formierung und Disziplinierung von Ehe, Familie und Erziehung im
Spiegel calvinistischer Kirchenratsprotokolle, w: Glaube und Eid. Treueformeln,
Glaubensbekenntnisse und Sozialdisziplinierung zwischen Mittelalter und Neu-
zeit, red. R. Prodi, Miinchen 1993, s. 199-235; ttum. pol.: Wczesnonowozytne
formowanie i dyscyplinowanie matzeristwa, rodziny i wychowania w swietle kal-
wiriskich protokolow rad koscielnych, w: tenze, Konfesjonalizacja. Kosciol i pari-
stwo w Europie doby przednowoczesnej, thum. J. Kalazny, posiowie H. Orlowski,
Poznan 2010 (Poznanska Biblioteka Niemiecka, 32), s. 380-429. Ogdlnie na
temat genderowej historii reformacji zob. znane opracowania: L. Roper, Das
fromme Haus. Frauen und Moral in der Reformation, Frankfurt am Main 1995;
H. Wunder, ,,Er ist die Sonn’, sie ist der Mond”. Frauen in der Friihen Neuzeit,
Miinchen 1992.

12 Blizsze informacje i przyktady w: H. Schilling, Die konfessionellen Glau-
benskriege und die Formierung des friithmodernen Europa, w: Glaubenskriege in
Vergangenheit und Gegenwart, red. P. Herrmann, Géttingen 1996, s. 123-137;
tlum. pol.: Konfesyjne wojny za wiare a formowanie si¢ wczesnonowozytnej Euro-
py, w: tenze, Konfesjonalizacja. Koscidt i paristwo w Europie..., s. 557-571; tenze,
Krieg und Frieden in der werdenden Neuzeit — Europa zwischen Staatenbellizitdt,
Glaubenskrieg und Friedensbereitschaft, w: 1648 — Krieg und Frieden in Europa,
red. K. BuBmann, H. Schilling, t. 1: Politik, Religion, Recht und Gesellschafft,

127



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Nie bede diuzej zatrzymywat si¢ nad tym zagadnieniem.
Zajme si¢ natomiast blizej skutkami, ktore konfesjonalizacja
niosta ze sobg dla zréznicowania, partykularyzmu i jednoS$ci
nowozytnej Europy.

Cecha charakterystycznq europejskiej nowozytnosci bylo
i ]est nieusuwalne napigcie miedzy partykularyzmem a jed-
noscig, jednostka a spoiecznosmq, zrOznicowaniem a jedno-
litoScig. Napigcie to — moéwigc metaforycznie — stanowi takze
jadro politycznej integracji poszczegdlnych europejskich kra-
jow 1 naroddw. Jest to dziedzictwo rodzacej si¢ nowozytnosci,
przede wszystkim za$ — konfesjonalizacji®.

Tego rodzaju napigcia mozna w Europie nowozytnej zaob-
serwowac na wielu poziomach zycia prywatnego i publicznego.
Przede wszystkim jednak dotycza one jednostki. Niezaleznie
bowiem od zapoczatkowanego w epoce renesansu i reformacji,
aw pelni rozwinietego w o§wieceniu fenomenu autonomicznej
osobowosci, jednostka byla i nadal pozostaje czescia szerszych
struktur spolecznych — rodziny, sasiedztwa, korporacji, gminy
Swieckiej lub koscielnej, a w koficu narodu i spoteczenstwa. Nie
inaczej rzecz si¢ miala z nowozytnymi KoSciotami i grupami
wyznaniowymi, ktore mimo podziatéw, wrogosci, a okresowo
nawet zazartych konfliktéw, zawsze stanowily czeSci jednej
chrzescijanskiej wspOlnoty i byly te g0 faktu w petni Swiadome.
Ukazuje to dobitnie niekonczacy sie c1qg dysput religijnych
i préb ekumenicznego p0]ednan1a jak réwniez europejsko-
-chrzesScijanskie poczucie wspolnoty w zetknieciu ze Swiatem

Miinster 1998, s. 13-22; ttum. pol.: Wojowniczos¢ i pokojowe usposobienie.
Europa pomiedzy wojowniczoscig paristw a zdolnoscig do rozwigzari pokojowych,
w: tenze, Konfesjonalizacja. Kosciot i paristwo w Europie..., s. 590-606; ten-
ze, La confessionalisation et le systéme international, w: L’Europe des traités de
Westphalie. Esprit de la diplomatie et diplomatie de Iesprit, red. L. Bély, Paris
2000, s. 411-428.

13 Obszerniej na ten temat zob. H. Schilling, Die Reformation und die Einheit
Europas — die konfesionellen Identititen als Wegbereiter von Partikularstaatlichkeit,
w: Standfester Glaube. Festschrift fiir J.EG. Goeters, red. H. Faulenbach, Bonn
1991, s. 37-46. Perspektywa historii europejskiej jest takze szerzej uwzgledniona
w: tenze, Die neue Zeit... oraz tenze, The Europe of churches and confessions,
w: Europa. The European idea and identity, from ancient Greece to the 21* cen-
tury, red. E. Bussieére, M. Dumoulin, G. Trausch, Antwerpen 2001, s. 79-108.
Por. tez M. Lienhard, La Réforme de Luter et I'Europe: succes ou échec?, ,,Revue
d’histoire et de philisophie religieuses” 75, 1995, s. 113-121.

128



Konfesjonalizacja chrzescijaristwa taciriskiego

niechrzescijafiskim, czy to podczas obrony przed Turkami
na Starym Kontynencie, czy w trakcie ekspansji zamorskiej.
Takze stosunki miedzypanistwowe krajow i ludow europejskich
naznaczone byly odczuwanym rownocze$nie dazeniem do
partykularyzmu i do wspolnotowosci — zarOwno na poziomie
opartego na ,,interesie panstwa” i ,,rownowadze” nowozytnego
systemu mocarstw, jak i w Swiecie klasycznych panstw naro-
dowych w XIX i w pierwszej polowie XX w. Mozna przyjac,
Ze owo napigcie miedzy partykularyzmem a jednoScig jeszcze
dtugo bedzie wspottworzyto systemy, o ktorych dzisiaj rozmy-
Slamy, a ktore nastapia po epoce panstw narodowych.

Wszystko to pojawito si¢ juz wraz z reformacja. Luter byt
postacia charyzmatyczng, potrafit zaré6wno zjednoczy¢ wokot
siebie wielu ludzi, jak i wywolywat sprzeciw, che¢ odcigcia sie,
a nawet wrogo$¢ i nienawisc. To, ktora z reakcji miala miejsce
w danym regionie Europy, zalezalo od kontekstu geograficz-
nego, politycznego i kulturalnego. Tym samym wigc z religij-
nego zroznicowania Europy wynikaly jednocze$nie podzialy
polityczne, spoleczne i kulturalne. Badz tez — mowiac doktad-
niej — zaznaczajacy si¢ od Sredniowiecza podziat Europy na
strefy kulturalne, pafistwa i bloki panstw zostal mocniej zaak-
centowany i zyskal nowy, Swiatopogladowy wymiar.

W Niemczech i we wszystkich krajach zwigzanych z nimi
kulturowo i cywilizacyjnie — w Skandynawii, w krajach nadbal-
tyckich, czasami takze w niektorych czgSciach Polski i potu-
dniowo-wschodniej Europy — wyznanie luteraniskie stalo si¢
elementem integrujgcym. W Niemczech konsekwencjg tego
bylo wyksztalcenie si¢ tozsamoSci religijno-kulturowej, ale
nie panstwowo-politycznej. Pod znakiem reformacji i fascy-
nacji Lutrem post¢powalo bowiem rozdrobnienie polityczne,
a nawet zostalo wzmocnione przez powstawanie KoSciotow
krajowych. Z kolei w krajach skandynawskich procesy ksztat-
towania jednolitej tozsamosci religijnej i panstwowo-poli-
tycznej przebiegaly réwnolegle i wzajemnie si¢ wzmacnialy.
Podobne obserwacje mozna poczyni¢ w odniesieniu do krajow
potudniowo-wschodniej Europy, cho¢ mamy tu do czynienia
zaledwie z zalgzkami wspomnianych wyzej procesow. Przebie-
galy one ponizej poziomu formowania panstwa, jak na przy-
ktad w reformacji stowenskiej pod przywddztwem Primusa

129



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Trubera, ktora poprzez ttumaczenie Biblii i protestancka piesn
ko$cielng wywotata nieSmiate kietkowanie stowefiskiej samo-
Swiadomosci't.

Dopiero w potowie XVI w., gdy po zakoficzonym sukce-
sem soborze trydenckim konfesjonalizacja katolicka zaczeta
przenika¢ do Rzeszy, wyksztalcit si¢ tutaj potezny ruch, ktory
potozyt kres trendowi do formowania si¢ jednorodnej prote-
stanckiej tozsamosci Niemcow. Ponadto w niektorych, naj-
czesciej malych pafistwach terytorialnych Rzeszy, przewage
zyskata konfesjonalizacja ewangelicko-reformowana. W rezul-
tacie Rzesza stala si¢ w koncu trojwyznaniowa, co w 1648 r.
zostalo nawet zatwierdzone prawnie. Niemniej nadal stanowita
nadrzedna caloS¢, wraz z KoSciotem Rzeszy, ktory na mala
skale mozna postrzegac jako odbicie wielkiego europejskiego
motywu jednoczesnosci partykularyzmu i wspolnotowosci.

W przeciwiefistwie do Europy Srodkowej i Poinocnej,
w krajach potudniowoeuropejskich, przede wszystkim w Hisz-
panii, a takze we Wtoszech, stosunek do protestantyzmu byt
od poczatku niemal wytacznie negatywny, wyrazajacy dezapro-
bate, dystans lub nienawiS¢: Luter byl postrzegany jako here-
tyk, a reformacja — pestis Germaniae. ROwniez i w tej reakcji
obronnej mozna dostrzec elementy integracji i poszukiwania
tozsamosSci — zrazu negatywne, potem za$, wraz z rozbudza-
niem si¢ katolickiej konfesjonalizacji, rowniez pozytywne. Tak
ksztattowata si¢ — w swoistej kontrze — tozsamo$¢ Srodziem-
nomorskiej, romanskiej Europy, odcinajaca si¢ od tozsamosci
protestanckiej, potnocno- i Srodkowoeuropejskiej, opartej na
odnowionej Ewangelii i uniezaleznieniu od Rzymu.

Miedzy Europa katolicka, ktorej przewodzita Hiszpania
a Europa luteranskq, podazajaca za Niemcami, znalazly si¢
pafstwa — rowniez geograficznie lezace ,,pomiedzy” — gdzie
nowa Ewangelia umacniata si¢ na skutek odrebnych, cho¢
wyraznie inspirowanych przez Lutra procesow, badz tez, po
dhugich wewnetrznych walkach, przewage zdobywal katoli-

14 Ein Leben zwischen Laibach und Tiibingen. Primus Truber und seine Zeit,
red. R.-D. Kluge, Miinchen 1995. Ogdlnie na temat wyznaniowej sytuacji na
potudniowym wschodzie Europy zob. Frontiers of faith. Religious exchange and
the constitution of religious identities, 1400-1750, red. E. Andor, 1.G. Toth, Buda-
pest 2001.

130



Konfesjonalizacja chrzescijaristwa taciriskiego

cyzm, dystansujacy si¢ jednak od Hiszpanii, a nawet si¢ jej
przeciwstawiajacy. Owa strefa przejSciowa siggata od pdinoc-
nych Wioch (Wenecja), poprzez Szwajcarig, Francje i Nider-
landy az do Wysp Brytyjskich (Anglii i Szkocji), ktére mimo
tradycyjnie bliskich zwiazkow z Niemcami zadziwiajaco mato
przejely z luteranskiej reformacji.

Wywody te nalezaloby uzupelni¢ przyktadem zwigzkoéw
miedzy tozsamoS$cia wyznaniowo-kulturalng a polityczno-na-
rodowa, chociazby katolickiej tozsamoSci politycznej w Hisz-
panii, luteranskiej w Szwecji czy wielowyznaniowych tozsamo-
Sci w Europie Srodkowej, poczynajgc od Niderlandow poprzez
Swigte Cesarstwo Rzymskie Narodu Niemieckiego, na wyzna-
niowym zrdéznicowaniu kantonoéw szwajcarskich konczac®.

3. Udziat religii i konfesjonalizacji w formowaniu
indywidualnych i spoteczno-psychologicznych struktur

i predyspozycji

Pozwo6lmy, by literatura pigkna rozproszyla mroki prze-
szloSci. W opowiadaniu Our Friend Judith'® Doris Lessing

15 Wigcej na ten temat H. Schilling, Nationale Identitit und Konfession in der
europdischen Neuzeit, w: Nationale und kulturelle Identitdt. Studien zur Entwick-
lung des kollektiven Bewusstseins in der Neuzeit, red. B. Giesen, Frankfurt am
Main 1991, s. 192-252; tenze, Konfesionelle und politische Identitit im frithneu-
zeitlichen Europa, w: Nationale, ethnische Minderheiten und regionale Identititen
in Mittelalter und Neuzeit, red. A. Czacharowski, Torun 1994, s. 103-124; tenze,
Konfession und politische Identitit im Europa der werdenden Neuzeit, ,,Conci-
lium — Internationale Zeitschrift fiir Theologie” 5, 1995, s. 480-486. Por. takze
monografi¢ wazng rowniez z punktu widzenia dzisiejszych probleméw Irlandii:
U. Lotz-Heumann, Konfessionalisierung in Irland. Religion, Gesellschaft und
staatlich-politischer Wandel im 16. und in der ersten Hiilfte des 17. Jahrhunderts,
Berlin—Nidderau 1998; taz, Abgrenzungsidentititen im Irland des spdten 16. und
frithen 17. Jahrhunderts, w: Stiandische und religiése Identitdten in Mittelalter und
frither Neuzeit, red. S. Kwiatkowski, J. Matek, Torun 1998, s. 165-189; taz, Protes-
tantismus und nationale Identitdt. England und Irland im 16. und 17. Jahrhundert,
w: Muster und Funktionen kultureller Selbst- und Fremdwahrnehmung. Beitrige
zur internationalen Geschichte der sprachlichen und literarischen Expansion, red.
U.-Ch. Sander, F. Paul, Géttingen 2000, s. 335-354. Na temat integrujacej sity
brytyjskiego antykatolicyzmu zob. R.G. Asch, An elected nation? Protestantismus,
nationales Selbstbewusstsein und nationale Feindbilder in England und Irland von
c. 1560 bis 1660, w: ,, Gottes ausgewdhlite Volker”, red. A. Mosser, Frankfurt am
Main 2000, s. 117-141.

16 D. Lessing, Our friend Judith, w: taz, The temptation of Jack Orkney. Col-
lected stories, London 1978, t. 2, s. 7-26, tu s. 18.

131



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

opisuje niespodziewana, zaborcza milos¢, ktora tytulowa
bohaterka przezywa pewnego lata w potozonej na uboczu
wiosce w Abruzzach. Uczucie to byto dla niej wielkim, egzy-
stencjalnym wstrzasem, tym bardziej ze w wiosce przetrwat
jeszcze w niemal niezmienionej formie dawny europejski styl
zycia i my§lenia. Tak wiec urlopowiczka z poinocnej Europy,
pograzajac si¢ w mifoSci do Luigiego, zanurza si¢ zarazem
w obcy, niemalze egzotyczny §wiat.

Jak mozna si¢ spodziewac po autorce z kregu neorealizmu,
nierOwna mitoS¢ pozostaje ostatecznie niespelniona. Przyczyna
tej porazki jest niemozliwa do przezwycigzenia odmiennos¢
psychologiczna, zaré6wno indywidualna, jak i spofeczna, ktora
ma kapitalne znaczenie takze dla naszego tematu. Wywodzi si¢
bowiem — czego zresztg autorka jest rOwnie nie§wiadoma jak
bohaterowie jej opowiadania — z konfesjonalizacji i jej wptywu
na nowozytna tozsamoS$¢. Doris Lessing opisuje mianowicie
nieréwna par¢ w nastgpujacy sposob: Luigi, ktory rzecz jasna
jest praktykujacym katolikiem: ,has no sense of guilt, but
a sense of sine”, podczas gdy Judith, potomkini protestantow
z potnocy: ,,has no sense of sine: but she has guilt”. Te wtasnie
rOznice autorka podkresla jeszcze dodatkowo poprzez wska-
zowke, ze Swiadomy grzechu Luigi w odrdznieniu od dreczo-
nej wing Judith jest ,,very healthy, and not neurotic”.

Chodzi mi tutaj o literacko przejaskrawiony gteboki wplyw,
jaki religia czy tez normy religijne i koScielne wpojone ludziom
z Europy w trakcie wczesnonowozytnej konfesjonalizacji
wywarly na ich mentalno$¢, Swiadomos¢, mySlenie i zachowa-
nie. Dotyczy to zaréwno historii norm etycznych, jak i spojrze-
nia na instancje dyscyplinujace w poszczeg6lnych Kosciotach
wyznaniowych z punktu widzenia historii spoteczne;j i dziejow
mentalnoSci. Instytucje religijne i koScielne w wigkszym jeszcze
stopniu niz etatystyczne dyscyplinowanie spoteczne pafistwa
absolutystycznego odpowiadaja za sformufowanie, umocnie-
nie, a przede wszystkim jednostkowa internalizacje nowego,
nowozytnego uniwersum wartosci i zachowan. Udzial instan-
cji dyscyplinujacych Koscioléw wyznaniowych w formowaniu
nowozytnej mentalnoSci i zachowan wydaje si¢ najbardziej
oczywisty w wypadku kalwifiskiego dyscyplinowania koSciel-
nego, egzekwowanego przez prezbitrow czy consistores. Liczne

132



Konfesjonalizacja chrzescijaristwa taciriskiego

studia monograficzne opisujgce owo zagadnienie w kontekscie
Europy Srodkowe] i Zachodniej, oparte na starannie pro-
wadzonych i niejednokrotnie zachowanych bez uszczerbku
protokotach prezbiterialnych'’, ukazuja wyraznie, ze w epoce
konfesjonalizacji ten mocno zakorzeniony instytucjonalnie
wariant ,,walki z grzechem” wywart trwaty wplyw na histori¢
spoleczng Europy. Mial tez znaczacy udziat w ksztattowaniu
racjonalnego, wyrozumowanego i zdyscyplinowanego stylu
bycia, ktory we wczesnej nowozytnosci stopniowo rozprze-
strzeniat si¢ w Europie. Uwaza si¢ go za warunek konieczny
udanej transformacji spoteczefistwa stanowego dawnej Europy
w nowoczesne, zurbanizowane spoleczenstwo przemystowe
w epoce prymatu gospodarki. Gminy kalwiniskie niestrudzenie
walczyly z odstgpstwami od ustalonych zasad wiary i Swiatopo-
gladu, z niedbalstwem w wypelnianiu obowigzkdw koscielnych
1 religijnych, z kitotliwoscia, przemoca 1 oszustwem, brakiem
umiarkowania, ostentacyjnym luksusem, ekscesami zwigza-
nymi z hazardem, taficem i rozrywka, nieobyczajnoscia, stre-
czycielstwem i w1ar010mstwem z pljanstwem nleczyst0501q,
lenistwem oraz wszystkimi innymi mniejszymi i wiekszymi
odstepstwami od norm nowego chrzescijanskiego kodeksu
obyczajow i zachowan, przedefiniowanego i uformowanego na
modie nowozytng. Podejmujac te niezmordowane dziatania
formuj ace i normujace, gminy kalwinskie byly prekursorkami
nie tylko zwartego systemu religijnego i Swiatopogladowego,
lecz rowniez — a nawet przede wszystkim — kontrolowania
emocji, rozsadnego i umiarkowanego stylu zycia, wytrwaloSci
i samodyscypliny, a takze poczucia odpowiedzialnoSci za zycie

7 Pomocne we wstepnej orientacji w bardzo ozywionych migdzynarodo-
wych badaniach nad dyscyplinowaniem koscielnym i dyscyplinizacja sa artykuly
w nastepujacych pracach: H. Schilling, Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung im
frithneuzeitlichen Europa, Berlin 1994 (Zeitschrift fiir Historische Forschung,
16); Institutionen, Instrumente und Akteure sozialler Kontrolle und Disziplinierung
im frithneuzeitlichen Europa, red. H. Schilling, L. Behrisch, Frankfurt am Main
1999. Najwazniejsze opracowanie dot. reformowanych obszaréw Szwajcarii to:
H.R. Schmidt, Dorf und Religion. Reformierte Sittenzucht in Berner Landgemein-
den der Frithen Neuzeit, Stuttgart 1995. Por. w tym kontekscie takze przyczynek
w ,,Hisorische Zeitschrift” 264, 1997, s. 675-691. Na temat réwnolegtej dyscyplini-
zacji w ramach katolickiej konfesjonalizacji por. W.D. Myers, ,, Poor; sinning folk”.
Confession and conscience in Counter-Reformation Germany, Ithaca NY 1996;
O. Di Simplicio, Peccato, penitenzia, perdono, Siena 1575-1800, Mailand 1994.

133



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

wlasne oraz najblizszych — w malzefistwie, rodzinie 1 gminie,
jak i za cale spoteczefistwo.

Mniej liczne badania na temat anglikanskiej, luterafiskiej
czy katolickiej ,,dyscyplinizacji grzechu” wychodza od innych
podstaw teologicznych i instytucjonalnych. Wytania si¢ z nich
jednak podobny obraz. Rozlegta sie¢ jezuickich instytucji,
podobnie jak kalwiniskie consistoires oraz synody, przyczynita
sie do wyraznie zr6znicowanego spotecznie upowszechnienia
uformowanego juz na sposdb nowozytny sposobu myslenia
i zachowania. Nowe formy przyjely si¢ wsrdd ksiazat i szlachty,
u niedawno powstatej panstwowej elity politycznej i kultu-
ralnej, jak rowniez w miastach, natomiast niemal zupelnie
nie wywarly wplywu na spoleczenstwo wiejskie. Wazne dla
dtugofalowych przemian okazaly si¢ przede wszystkim watki
wchionigte przez spoteczenstwo miejskie, do ktérego — jak
stwierdzil francuski historyk Louis Chatellier — jezuici wnieSli
»suffisamment de nouveautés [...] sur le plan de la famille et
de la société comme sur la maniére de vivre la religion, pour
inquiéter les tenants de la tradition”. Rowniez w Srodowiskach
katolickich, nie inaczej niz u luteranéw, anglikanéw czy kal-
winéw, pojawily sie zapowiedzi konfesjonalizacji rozumiane;j
jako doglebna chrystianizacja catego spoleczefistwa, zobowia-
zanie jednostek do samoanalizy i samokontroli, programowego
lqczema religijnej wrazliwo$ci oraz odpowiedzialnego sposobu
zycia w ramach chrzescijafisko-braterskiej wspolnoty, rodziny,
Kosciota oraz wobec zwierzchnosci panstwowej. O wszystklch
KoSciotach wyznamowych powiedzie¢ mozna, ze — choc r6z-
nymi Srodkami i z r6Zznym powodzeniem — reprezentowaly
»christianisme moderne” oraz ,,apparaissent, d’'une certaine
facon, a I'origine de I’esprit bourgeois en Europe™?®.

II1. Wnioski

Z konieczng zwigzloScig staratem si¢ opisac, jak z mojego
punktu widzenia chrzeScijafistwo, a konkretnie jego nowo-
zytna posta¢ w okresie wyodrebniania si¢ wyznan, wplyneta

18 L. Chatellier, L’Europe des dévots, Paris 1987, s. 127, 151.

134



Konfesjonalizacja chrzescijaristwa taciriskiego

na oblicze europejskiej nowozytnosci. Proces ten — trzeba to
przyzna¢ — prowadzil zarowno do rozdarcia, jak i jednosci.

1. Faza reformacji oraz konfesjonalizacji oznaczaty w trwa-
jacej dwa tysigce lat historii chrzeScijanstwa przede wszystkim
podzial jego tacinskiego korzenia na odmienne, a przez cate
pokolenia nawet antagonistyczne, systemy religijne. Na skutek
strukturalnych powiazan religii i polityki w dawnej Europie
wyznania staly si¢ wszechogarniajacymi systemami Swiato-
pogladowymi, ktére stymulowaly integracje badz separacje,
zarOwno wewnatrz spoteczefistw, jak i pomiedzy nimi, co
doprowadzilo do uformowania si¢ w Europie XVI i XVII w.
wrogich blokéw. Nie byt to wprawdzie cel, ale na pewno sku-
tek reformacji, ktorego — jak widac z dzisiejszej perspektywy
— nie sposob byto uniknaé. Europa znalazia si¢ juz bowiem
na drodze politycznej, ekonomicznej, spolecznej i kulturowej
dyferencjacji, a duchowe i materialne ramy, w ktorych nowe
wyznanie mialo si¢ przyjac i przetrwac, byty w poszczegdlnych
regionach Europy bardzo rozne.

2. Roznicowanie chrzeScijanstwa tacinskiego oddziaty-
walo modernizujaco — przede wszystkim w samych panstwach
i poszczegolnych terytoriach — na polityke, spoteczefistwo,
kulture i mentalno$¢. Przede wszystkim poreformacyjne
struktury koScielne i systemy Swiatopogladowe uformowane
pod wplywem wczesnonowozytnego procesu roznicowania
si¢ konfesji wspieraly ksztaltowanie si¢ i umacnianie wcze-
snonowoczesnego panstwa. Ponadto przyczynily si¢ do prze-
ksztatcenia spoteczenstwa feudalnego w stosunkowo homo-
geniczne wezesnonowoczesne spoteczenstwo poddanych oraz
— zwlaszcza na obszarach wolnych od rzadéw absolutystycz-
nych — do wytworzenia si¢ wczesnonowozytnej burzuazji (Wirt-
schaftsbiirgertum). Wreszcie, poprzez wychowanie i kontrole,
mialy znaczacy udziat w upowszechnieniu zdyscyplinowanego
i racjonalnego stylu zachowania i zycia, ktore sktadajg si¢
na strukture osobowosci nowoczesnego cztowieka; bez tych
wyzej wspomnianych postaw nie do pomyslenia bylyby ani
spoteczenistwo przemystowe, ani swoista liberalno$¢ w naszych
codziennych relacjach miedzyludzkich.

3. Zatem $wieckie skutki kOIlfeS]OIlallZElC]l polegaly przede
wszystkim na partykularyzacji i autonomizacji — zar6wno

135



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

w panstwie i spoleczenstwie, jak w sferze prywatnej i osobi-
stej. Przyczynito si¢ to walnie do mobilizacji sit duchowych
i materialnych poszczegbélnych narodow i panstw Europy.
Ponadto konfesjonalizacja stworzyta duchowo-intelektualne
podtoze dla nowozytnego procesu formowania si¢ tozsamo-
Sci narodowej: czy to politycznej, czy — jak przede wszystkim
w Niemczech — kulturowej. W dluzszej perspektywie wcze-
snonowozytny proces konfesjonalizacji byt jedna z przyczyn
wyodrebnienia si¢ panstw narodowych w XIX w. Zarazem
]ednak Znaczaco przyspleszyl ostateczny rozpad feudalnych
form zycia publicznego i prywatnego dawne] Europy, ktory
nastapil pod koniec XVIII stulecia. Ich miejsce zajely indy-
widualizm, liberalno$¢ i partycypacja, wiaSciwe dla nowocze-
snego, otwartego spoleczenstwa, ktore traktujemy dzi§ jako
nieodzowna podstawe europejskiej integracji.

4. Wraz z procesem roznicowania wyznaniowego wytwo-
rzyly si¢ nowe formy solidarnosci: w sferze prywatnej powstata
nowozytna, zwigzana uczuciowo rodzina. W Kosciotach zwigk-
szyto si¢ znaczenie wspdlnoty parafialnej — najwcze$niej u pro-
testantow, a wsrdd nich przede wszystkim w grupach wyzna-
niowych spoza KoSciola panstwowego. W pdzniejszym okresie
nowozytnosci to samo nastgpifo w katolicyzmie. Nawet w sto-
sunkach migdzy pafstwami i narodami konfesjonalizacja przy-
niosla nie tylko wojny wyznaniowe, ale rowniez nowe formy
solidarnosci politycznej: przyspieszyta rozw0j i zroznicowanie
nowozytnej Europy mocarstw (Mdchteeuropa). Ow miedzyna-
rodowy system, oparty na okres§lonych zasadach stosunkow
miedzypanstwowych, nie byt w stanie znie$¢ zapoczatkowa-
nego w pdznym Sredniowieczu europejskiego partykularyzmu
panstwowego. Niemniej wprowadzat do rywalizacji mocarstw
pewne strukturalne odniesienia i utrzymywal w poszczegol-
nych spoleczenstwach i krajach §wiadomoS§¢ bycia czedcia
pewnej europejskiej catosci. Nawet jesli zrazu pojmowano ja
eschatologicznie jako opatrznos$ciowa wspoOlnote na drodze
do zbawienia lub potepienia, to od potowy XVII w. zaczeto
postrzegac ja w sposob zlaicyzowany, z perspektywy sukcesow
pojedynczych panstw i ich mieszkancéw w zyciu doczesnym.

5. Wbrew chwytliwej, ale w gruncie rzeczy ahistorycznej
formule ,,powrotu §redniowiecznych sporéw religijnych” histo-

136



Konfesjonalizacja chrzescijaristwa taciriskiego

ria chrzeScijafistwa w epoce konfesjonalizacji nie jawi nam si¢
wylacznie jako histoire scandaleuse podziatow, antagonizmoéw
i zniszczenia pierwotnej harmonii. Podobnie jak wiele innych
zjawisk w dziejach Europy, takze reformacja i konfesjonali-
zacja jawig si¢ — jeSli odnieS¢ je do caloSci konstruktu, ktory
nazywamy Europa — jako procesy ambiwalentne, a zarazem
dialektyczne. Mimo przykladania duzej wagi do czystoSci
doktryn i jednostronnych, transcendentnych celow — a moze
wtasnie z tego powodu — kwestie wyznaniowe mieszaly si¢
w znacznych stopniu ze sprawami doczesnymi, w ostatecznym
rozrachunku przyspieszajac laicyzacje¢ polityki i spofeczefistwa.
Nawet w okresach najwigkszej obcosci wobec siebie, zar6wno
podzielone KoScioly, jak i zwalczajace si¢ nawzajem spotecz-
nosci, zachowaly przekonanie o egzystencjalnej wspdlnocie,
a takze pragnienie ponownego zjednoczenia.

6. Historia oddzialywania konfesjonalizacji i zrodzonej
z niej dynamiki spoleczno-politycznej prowadzi zatem do
wnioskow, ktore mozna by nieco patetycznie nazwac przesta-
niem wczesnonowozytnego chrzescijafistwa skierowanym do
Europy XXI w. Chodzi tu mianowicie o Swiadomos¢, ze oma-
wiane sprzeczno$ci i napigcia stanowig integralng cze$¢ funk-
cjonowania nowozytnej Europy. W zwiazku z tym nie trzeba
ich w przysziosci likwidowac czy tuszowac. Bez wzgledu na to,
jaka postac przybierze zjednoczona Europa, jedno wydaje si¢
pewne. Biorac pod uwage historyczne doSwiadczenie konfe-
sjonalizacji oraz wynikte z niego kulturalne i spoteczne zr6z-
nicowanie, zjednoczona Europa musi respektowac tradycje
wolnosciowe, w ktorych takze reformacja i KoScioty wyzna-
niowe mialy sw@j udzial, nawet jesli w bardzo skomplikowany
czy zgola przekorny sposob. Nie powinniSmy takze wypierac
si¢ odziedziczonego po dawnej Europie pluralizmu narodow
i pafistw odmiennych politycznie, spolecznie, a przede wszyst-
kim kulturalnie, ktéry rOwniez jest w duzym stopniu efektem
konfesjonalizacji. Najwyzej nalezatoby znie$¢ ten pluralizm
na sposob heglowski, stapiajac go w nowego rodzaju jednos¢,
a zarazem zachowujgc go. Bowiem Europa byta i jest ,sta-
nem ducha, ktory polega na tym, by swoj kraj widzie¢ zawsze
w relacji z innymi” (Giorgio Strehler) — zar6wno w czasach
wrogoS$ci w epoce podzialéw wyznaniowych czy tez w erze

137



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

nacjonalizmow, jak 1 w szczeSliwych czasach przyjazni, ktore
przezywamy obecnie i ktorym powinniSmy zapewnic jak naj-
dluzsze trwanie.

7. Nowa interpretacja epoki reformacji i konfesjonalizacji
chrzescijanstwa tacifiskiego jest z punktu widzenia wielu osob
prowokacyjna, poniewaz mimo laicyzacji kultury wyznaniowe
wczesnej nowozytnosci nadal oddziatujg — w sferze tozsamosci
osobistej i spotecznej, a nierzadko rowniez w naukach histo-
rycznych. Rezygnacja z tezy o reformacji jako Zroédle nowozyt-
nosci niesie w sobie wyzwanie szczego6lnie dla protestanckich
historykow KoSciota i aktywnych kregéw tzw. protestantow
kulturowych (Kulturprotestanten). Natomiast teza o konfe-
sjonalizacji jest trudna do przyjecia przede wszystkim dla
katolikow, ale takze dla ,,praktykujacych” agnostykow i kre-
gbw antykosScielnych. Implikowana przez nig konstatacja, ze
odnowiony, potrydencki Kosciof rzymskokatolicki jest nowym,
uformowanym w nowozytnoSci, KoSciolem w takim samym
stopniu jak jest nim augsbursko-ewangelicki czy ewangelic-
ko-reformowany Kosciot wyznaniowy, podwaza katolickie
przekonanie o ciaglosci, ktdérego najpelniejszym wyrazem
jest wezesnoSredniowieczna koncepcja sukcesji apostolskiej
biskupa Rzymu od $§w. Piotra. Z kolei srodowiska antyko-
Scielne, ktore widza Zrodio wszelkiego zta w samym chrze-
Scijanstwie lub w KoSciotach chrzescijanskich®, twierdzenia
historykOw uznajace zaciekle teologiczne spory epoki kon-
fesjonalizacji za podloze nowozytnej emancypacji odbieraja
jako prowokacje.

8. I na koniec: neutralng czy zgota pozytywna historyczna
ocen¢ tzw. podzialow religijnych XVI w. trudno jest pola-
czy¢ z zyczeniowymi wyobrazeniami i projektami dzisiejszych
ruchoéw ekumenicznych. Z badan nad konfesjonalizacja wynika
bowiem przekonanie, Ze to nie postulowana przez ekumenizm
monolityczna jedno$¢, ale raczej religijne i kulturalne zroz-
nicowanie i wielowyznaniowoS$¢ chrzescijanistwa lacifiskiego
odpowiadaja ugruntowanej historycznie tozsamosci Europy.

19 Przyktadem takiego wilasnie ujecia — utrzymanego w duchu wojujacym
i operujacego calkowicie ahistoryczna perspektywa — jest artykul Herberta
Schnédelbacha, filozofa z Berlina, potegpiajacy cate 2000 lat historii chrzeScijan-
stwa, opublikowany 11 V 2000 w tygodniku ,,Die Zeit” (nr 20, s. 41 n.).

138



Konfesjonalizacja chrzescijaristwa taciriskiego

W dyskusji ekumenicznej wyrazita to doktadnie miedzynaro-
dowa organizacja luteranska o nazwie Pojednanie w r6znorod-
nosci (Versohnte Verschiedenheit). Tego rodzaju r6znorod-
no$¢ dobrze pasowataby réwniez do kulturalno-politycznych
projektow zwiazanych z przysztoScia Europy. Bowiem wtasnie
jednoczaca si¢ Europa potrzebuje wzmocnienia kulturalnej
i religijnej r6znorodnosci, ktdra bylaby korekta i przeciwwaga
dla homogenizacji i centralizacji, nierozerwalnie zwigzanych
z unig. Dotyczy to rOwniez wewnetrznej dyferencjacji oraz
instytucjonalnej r6znorodnosci chrzeScijanstwa, ktore nadal
odgrywac bedzie istotna rol¢ w historyczno-politycznej kultu-
rze Europy, czy to si¢ komu§ podoba, czy nie.

139



Acceptation de la diversité w Europie
wczesnonowozytnej 1 w ramach
Unii Europejskiej*

Niemieckie pokoje religijne z 15551 1648 r.
w europejskiej perspektywie porownawczej

W ponizszym tekscie nie daz¢ do obszernego opisu sytuacji
w Niemczech w okresie edyktu nantejskiego z 1589 r.! Przyj-
muje raczej intelektualne zaproszenie, ktore profesor Jean
Delumeau wystosowal do uczestnikéw kolokwium na temat
znaczenia tego edyktu dla dawnej i dzisiejszej Europy. Spogla-
dam na dwa wspomniane powyzej pokoje religijne w Rzeszy

* Tlumaczenie na podstawie: Die ‘acceptation de la diversité’ im Europa der
frithen Neuzeit und im Rahmen der europdische vergleichender Perspektive, w: Aus-
gewdhlte Abhandlungen zur europdischen Reformations- und Konfessionsgeschi-
chte, red. L. Schorn-Schiitte, O. Morke, Berlin 2002, s. 32-47 (przyp. red. nauk.).

! Jest to uzupetniona o czg§é dotyczaca przyszlodci i opatrzona jedynie nie-
zbednymi przypisami wersja wyktadu wygtoszonego po francusku 16 XII 1998
w Carrousel du Louvre. Byt on cze¢$cig zorganizowanego przez Jeana Delumeau
posiedzenia zamykajacego oficjalne obchody panstwowe Republiki Francuskiej
na cze$¢ podpisanego przed czterystu laty edyktu nantejskiego. Kolokwium
nosilo tytul ,,CEdit de Nantes et 'acceptation de la diversité”. Oprdocz wykla-
déw naukowych na temat sytuacji w poszczeg6lnych krajach europejskich okoto
1600 r. odbyly si¢ takze wyklady oraz obrady przy ,,okraglym stole”, w kto-
rych uczestniczyli wiodacy przedstawiciele czterech duzych wspdlnot religijnych
Francji — katolikdw, kalwinéw, zydow i muzutmanéw — poswigcone obecnemu
i przysztemu wspdlzyciu wielkich KoSciotéw i religii we Francji i w Europie.
Dostosowujac si¢ do ram i celéw kolokwium, opracowalem wykiad, ktory nie
kieruje si¢ wylacznie wymogami ,,historii narodowej”, lecz uwzglednia porow-
nawczg perspektywe europejska, ze szczegdlng uwaga traktujac te kwestie, ktore
wydaly mi si¢ wazne dla historyczno-politycznej kultury wspoélczesnosci i przy-
szlodci. Dlatego tez artykul ten znalazl swe wtaSciwe miejsce w ksiedze pamiat-
kowej poswieconej Etienne’owi Francois. Bowiem historyk ten rowniez uprawia
historiografie w perspektywie europejskiej i nigdy nie zadowala sie wylacznie jej
wymiarem antykwarycznym.

140



Acceptation de la diversité w Europie

Niemieckiej zaréwno z perspektywy acceptation de la diversité?,
jak i w kontekscie évolution de la question religieuse en Europe,
a zatem takze w bezpoSrednim odniesieniu do terazniejszoSci
1 przysztoSci. Wypadnie przy tym po macoszemu potrakto-
wac niezwyklg polityczna, religijng i kulturalng réznorodno§¢
Rzeszy w epoce wczesnonowozytnej, tym wieksza, ze w owym
czasie formalnie nalezaly do niej jeszcze Szwajcaria i Nider-
landy, nie mowigc juz o cz¢Sci Wioch. Sprobuje naszkicowaé
zarys sytuacji krajow niemieckich w europejskiej perspektywie
porownawczej. Chodzi mi o szczegOlny sposob, w jaki Rzesza
zareagowala na religijno-koScielne zr6znicowanie, wywotane
przez reformacje i bedaca jej skutkiem konfesjonalizacj¢. Roz-
waze tez zalety i wady rozwigzania niemieckiego.

Z takiego systematyczno-typologicznego punktu widze-
nia konieczne staje si¢ poszerzenie ram czasowych, tak by
w polu widzenia znalazly si¢ réwniez inne sytuacje konflik-
towe w pierwszej polowie XVII w. oraz ponowne ustanowie-
nie tadu religijnego w Rzeszy na mocy pokoju westfalskiego.
Dopiero wowczas bowiem typ stosunkOw migdzy panstwem
a Kosciotem, ktory wyksztalcit si¢ Niemczech, jak i w ogole
question religieuse przybraly taka postac, w jakiej dotrwaly
do 1806 r. Co wiecej, mimo wielu drobnych zmian regulacje
z XVIi XVII w. w swej zasadniczej tresci oddzialuja do dzisiaj
— poprzez konstytucje Republiki Weimarskiej oraz Republiki
Federalnej Niemiec. SzczegoOlne relacje istniejace w RFN mie-
dzy panstwem a KoSciotami, funkcjonujacymi jako instytucje
majace osobowoS¢ publicznoprawna, a takze szczegOlna rola,
jaka Kosc101y i rellgla odgrywaja w zycm publicznym pan—
stwa, nawigzujg — mimo dtugotrwatego i intensywnego rozwoju
prawnoustrojowego i spotecznego — az do regulacji sformuto-
wanych we wczesnej nowozytnosci wiasnie dla zapobiezenia
konfrontacji wyznaniowe;.

2 Ten i kolejne, nieopatrzone juz przypisami, cytaty francuskie pochodza
z rozwazah wstepnych, ktore Jean Delumeau rozestal uczestnikom kolokwium.
Nie jest to wladciwe miejsce, by omawia¢ obchody 400. rocznicy edyktu czy ich
naukowy plon. Z wielu publikacji na ten temat, ktére ukazaly si¢ w 1998 r.,
wymieni¢ tylko: Coexister dans l'intolérance. L’édit de Nantes (1598), red.
M. Grandjean, B. Roussel, Geneva 1998, poniewaz juz sam tytul wskazuje, ze
zawarta jest tu inna interpretacja edyktu nantejskiego niz analizowana podczas
paryskiego kolokwium z perspektywy acceptation de la diversité.

141



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Dlatego tez w Niemczech — w wigkszym jeszcze stopniu niz
w innych krajach europejskich — aktualne pozostaje stwierdze-
nie, ze évolution de la question religieuse teraz i w przysztosci
podlega i bedzie podlegac¢ wplywowi uwarunkowan historycz-
nych, ktore stanowia przedmiot obrad wspomnianego wyzej
kolokwium. A gdy w zjednoczonej Europie rozpocznie si¢
dyskusja nad ujednoliceniem statusu prawnego panstw jg two-
rzacych rowniez w zakresie relacji prawnych miedzy panstwem
a Kosciotem, to model niemiecki, ktory przyznaje KoScio-
fom chrzeScijanskim podmiotowo$¢ publicznoprawna, bedzie
wymagal od politykdw, prawnikOw i opinii publicznej szcze-
go0lnej uwagi, a nawet — by¢ moze — przyprawi ich o bol gtowy.

Jak wygladata sytuacja w Niemczech
okoto roku 1600?

OdpowiedzZ oceniajgca na zadane powyzej pytanie jest —
mowiac zwiezle — ambiwalentna. Z jednej strony, Rzesza —
pozostawiamy przy tym na boku Szwajcari¢ — jako pierwsze
panstwo w Europie osiagneta dzigki zawarciu pokoju augs-
burskiego w 1555 1. to, co Francja (a takze Anglia) musiata
dopiero wywalczy¢ w zazartych wojnach wyznaniowych, a mia-
nowicie prawna i polityczng regulacje pokojowego wspolzycia
katolikow i protestantow. Z drugiej strony jednak, w dziesie-
cioleciach po 1555 r. az do lat 80., pod ochrong tegoz pokoju
religijnego doroslo i przejeto kierownicze funkcje w panstwie
i Kosciele pokolenie, dla ktorego nic juz nie znaczyly ugodowe
1 pokojowe dokonania przodkow. Co wiecej, uwazalo ono
regulacje prawne z 1555 r. za zgnily kompromis. Pokolenie
to bylo gotowe, ba, nawet palito si¢ do tego, by uczyni¢ pokoj
stawka w grze o profity dla wtasnego wyznania. Za przyczyng
charakterystycznego dla epoki — a w Niemczech szczeg6lnie
Scistego — powigzania religii i polityki zawsze wigzaly si¢ one
z korzySciami politycznymi, prawnymi, terytorialnymi, a takze
wigksza wtadza.

Ta ambiwalencja sytuacji w Niemczech w latach 80. i 90.
XVIw. pokazuje, ze w epoce konfesjonalizacji pokdj religijny
1acceptation de la diversité byly dwiema r6znymi — a w niekto-

142



Acceptation de la diversité w Europie

rych konstelacjach nawet przeciwstawnymi — kwestiami. Do
sprawy tej wypadnie nam jeszcze powrocic.

Augsburski pokdj religijny?

Stosunkowo wczesna regulacja pokojowego wspdtistnienia
protestantow i katolikow byta efektem dwu szczego6lnych zja-
wisk w dziejach Niemiec: po pierwsze zaznaczajacego si¢ juz
w Sredniowieczu, a w okresie reformacji ostatecznie utrwalo-
nego zjawiska multiterytorializmu, ktéry zmierzat w kierunku
federalizacji Rzeszy. Po drugie zas, istnienia habsburskiego
cesarstwa Karola V, ktore siegato daleko poza granice Rze-
szy i stale przeszkadzalo jej zwierzchnikowi w ostatecznym
rozwigzaniu causa Lutheri. Po zawarciu w 1544 r. traktatu
w Crépy cesarz osiagnat wreszcie pokoj z Francja, ustabili-
zowala si¢ rOwniez sytuacja na froncie tureckim. Wkrotce
Karol V rozgromit opozycj¢ protestanckich ksiazat w wojnie
szmalkaldzkiej (1546-1547). Tego triumfu militarnego nie
udato si¢ jednak przekuc w trwale zwyciestwo polityczne, a to
z dwoch powodow. Po pierwsze, Karol stawial swe interesy
burgundzko-habsburskie wyzej niz interesy Rzeszy. Po drugie
za$, ksigzeta Rzeszy pod przywddztwem elektora saskiego
Maurycego i w sojuszu z krolem Francji Henrykiem II szybko
odbudowali swoje sity*.

Wojna szmalkaldzka, rebelia ksigzat i interwencja francu-
ska pod Metz, Tuluzg i Verdun dobitnie pokazaty niemiec-
kim politykom i waznym osobistoSciom zycia religijnego,
jakie wewnetrzne i zewnetrzne niebezpieczenstwa czaja si¢
w nierozwigzanym problemie wyznaniowym. Jasne stato si¢
rOwniez, ze trwalych rozwigzan trzeba szukac nie na drodze

3 Kontekst historyczny tatwo znalez¢ w monografiach autorstwa Heinricha
Lutza, Horsta Rabego, Heinza Schillinga czy Winfrieda Schulzego. Kontekst
koscielno-prawny i ustrojowy szczeg6lnie kompetentnie opisal Martin Heckel,
zob. m.in. jego klasyczne dzieto: Deutschland im Konfessionellen Zeitalter, wyd. 3,
Gottingen 1988.

4 Na temat Karola V, a takze sytuacji KoSciofa i Rzeszy przed pokojem augs-
burskim ukazalo si¢ wiele publikacji w zwiazku w obchodami w 2000 r. 500-lecia
urodzin cesarza, m.in. warto tu wspomnie¢: Charles V] 1500-1558, and his time,
red. W. Blockmans, H. Soly, Antwerp 1999.

143



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

militarnej, lecz dyplomatycznej. Wybita wigc godzina pragma-
tykow: kréla rzymskiego (niemieckiego) Ferdynanda I Habs-
burga, ktory w odrdznieniu od brata, cesarza Karola V, nie byt
przywiazany do idei katolickiego cesarstwa uniwersalistycz-
nego, jak rowniez grupy ksiazat Rzeszy uznajacych za priorytet
umacnianie wlasnej wladzy terytorialnej, facznie z tworzeniem
Kosciotow krajowych 1 w zwigzku z tym bardziej skfonnych
do zaakceptowania roznic wyznaniowych — wprawdzie nie we
wtasnych ksiestwach, ale w Rzeszy jako caloSci. Dotyczy to nie
tylko ksigzat protestanckich pod przywodztwem Maurycego
Saskiego, ale rowniez wigekszosci wladcow katolickich, przede
wszystkim za$ elektoratow Brandenburgii i Palatynatu oraz
ksiestwa Jiilich-Kleve, ktore juz od dtuzszego czasu szukaly
pragmatycznej drogi pomigdzy rozwigzaniami skrajnymi’.

Pokgj religijny wynegocjowano podczas obrad Reichstagu
w debatach migdzy stanami Rzeszy a jej zwierzchnikiem repre-
zentowanym przez krola Ferdynanda Habsburga. Postepowa-
nie takie bylo zgodne z utrwalonymi juz dawniej procedurami
1 stanowilo trzon kultury politycznej Rzeszy wypracowane;j
przez poprzednie pokolenie. Reichstag bowiem, powstaly pod
koniec XV w., stal si¢ w pierwszej potowie XVI w. —w duzym
stopniu w wyniku debat nad causa Lutheri — najwazniejszym
instrumentem sterowania polityka niemiecka. To tutaj osig-
gano réwnowage interesOw nie tylko miedzy stanami Rzeszy
a cesarzem, ale i migdzy samymi stanami. Dzieki wprawie
nabytej podczas dtugich i czestych posiedzen w poczatkowym
okresie reformacji prace Reichstagu przebiegaly teraz gtadko.
Ponadto istotne decyzje wstepne podjeto wczeSniej, przy
zawieraniu traktatu pasawskiego w 1552 r. miedzy Ferdynan-
dem I a Maurycym Saskim. Tak wigc negocjacje w sprawach
wyznaniowych na sejmie w Augsburgu przebiegaly sprawnie
i bez zaklocen, szczegolnie jesli pordwnac je z rozmowami
o przedtuzeniu pokoju religijnego w Osnabriick niecale sto
lat poznie;j.

Uchwala Reichstagu z 23 wrze$nia 1555 r. dwuwyznanio-
woS¢ Rzeszy otrzymala moc prawna. Pokoj religijny miedzy

5 A P. Luttenberger, Glaubenseinheit und Reichsfriede. Konzeption und Wege
konfessionsneutraler Reichspolitik 1530-1552, Gottingen 1982.

144



Acceptation de la diversité w Europie

luteranami a katolikami stanowit cz¢$¢ odnowionego pokoju
ziemskiego Rzeszy (Reichslandfrieden), ktorego pierwsza wer-
sje wormacka z 1495 r. poszerzono teraz o pokoj religijny.
Uchwalony w Augsburgu zbidr praw zawieral oprocz ustalen
w kwestiach religijnych takze zatwierdzenie terytorialnego
ustroju Rzeszy, co ostatecznie otworzyto znaczniejszym wtad-
com terytorialnym droge ku budowie wczesnonowoczesnych
struktur pafnstwowych. Potwierdzono istniejace regulacje oraz
sformufowano nowe postanowienia dotyczace Sagdu Kamery
Rzeszy (Reichskammergericht), obronnosci oraz okregdéw Rze-
szy (Reichskreise) jako regionalnych zwiazkow stanow Rzeszy.
Z formalnego punktu widzenia — droga niemiecka stanowi pod
tym wzgledem wyjatek na skale europejska — regulacja kwe-
stii religijnych i koScielnych byla czg¢Scia szeroko zakrojone;j
odnowy, rzec mozna, czg§ciowej modernizacji ustroju Rzeszy.
Siedemnasto- i osiemnastowieczni prawnicy zaliczali zbior
praw augsburskich do fundamentalnych zapisow prawnych
Rzeszy, na réwni ze starszg o dwieScie lat Ziota Bullg i o sto
lat poZniejszym pokojem westfalskim. Bez wzgledu na spory
wokol interpretacji poszczegdlnych postanowiefi, prawne
unormowanie regut wspotzycia réznych wyznan — poczatkowo
katolikow i luteranéw, a od 1648 r. takze kalwinistow — nie
zostalo podwazone jako zasada, rOwniez w okresie zaostrza-
jacych sie antagonizmoéw dogmatycznych, pozostajac niezby-
walnym elementem ustroju Rzeszy.

Takze pod wzgledem tresci postanowienia augsburskiego
pokoju religijnego miescily si¢ w ustrojowych i politycznych
ramach, ktore zaczely sie ksztaltowac juz w Sredniowieczu,
a umocnily w epoce reformacji. Mianowicie podmiotem wol-
nosci sumienia czy tez wolno$ci wyboru miedzy réwnopraw-
nymi wyznaniami chrzeScijafnskimi mialy by¢ stany Rzeszy®.
Otrzymywaly one prerogatywy w kwestiach religijnych na
obszarze swej zwierzchnosci: w pafistwach terytorialnych albo
— w przypadku wolnych miast Rzeszy — w miastach. Nieco
pOzniej sformutowano tez zasade cuius regio eius religio, czyli
norme, wedle ktdrej ten, kto posiadat wiadz¢ nad danym

¢ Tzn. wtadcy terytorialni i wolne miasta majace prawo zasiada¢ w sejmie
Rzeszy (przyp. red. nauk.).

145



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

terytorium, mogl decydowac o wyznaniu jego mieszkancow.
Augsburski pokoj religijny nie gwarantowal zatem indywidu-
alnej wolnosci sumienia pojedynczym mieszkaficom, a jedynie
stanom Rzeszy. Niemniej wynikajacy z zasady cuius regio eius
religio przymus przyjmowania religii wtadcy albo zwierzchno-
Sci miejskiej zostal wydatnie zlagodzony przez jednoznacznie
sformutowane prawo do emlgracp [w przypadku odrzucenia
przez poddanych konfesji panujacej na danym terytorlum -
red. nauk.]. W kontekscie europejskim prawo do emigracji
zawarte w augsburskim pokoju religijnym jest godnym uwagi
kamieniem milowym na drodze do ksztaltowania si¢ swobdd
osobistych jednostki’.

By zasada cuius regio eius religio mogta funkcjonowaé
w skomplikowanej 1 niehomogenicznej strukturze Rzeszy,
potrzebne byto wiele dodatkowych regulacji, z ktérych czesé
ograniczata gléwng regule, cze$¢ za$ okreslata szczegotowe
zasady jej realizacji. Jednym z przykladow byto postanowie-
nie okres§lane mianem der geistliche Vorbehalt, ktore mialo
zagwarantowaé, ze duchowne wtadztwa terytorialne, czyli
biskupstwa i opactwa Rzeszy, pozostang katolickie. Podobny
charakter miata Declaratio Ferdinandea, potajemna zgoda
krola na dalsza egzystencje istniejacych juz w 1555 r. gmin
protestanckich w tych wiasnie duchownych terytoriach. Na
koniec trzeba wspomnie¢ o szczeg6lnych regulacjach dotycza-
cych miast Rzeszy, przede wszystkim o tzw. parytecie dla mie-
szanych wyznaniowo gmin miejskich w Gornych Niemczech.
W tym punkcie, podobnie zreszta jak w wielu innych, wyraznie
wida¢ kompromisowy charakter augsburskiego pokoju religij-
nego. Co wiecej, nie sposdb przeoczyC, ze w wielu kwestiach

7W szerszej perspektywie na ten temat: W. Schulze, Concordia, Discordia,
Tolerantia. Deutsche Politik im konfessionellen Zeitalter, w: Neue Studien zur
frithneuzeitlichen Reichsgeschichte red. J. Kunisch, Berlin 1987, s. 43-80; tenze,
» Ex dictamine rationis sapere”. Zum Problem der Toleranz im Hetlzgen Romzschen
Reich nach dem Augsburger Religionsfrieden, w: Querdenken. Festschrift fiir Hans
Rudolf Guggisberg, red. M. Erbe i in., Mannheim 1996. Por. tez artykuly Gus-
tava Adolfa Benratha i Reimera Hansena w: Die reformierte Konfessionalisie-
rung in Deutschland. Das Problem der ,, Zweiten Reformation”, red. H. Schilling,
Giitersloh 1986, s. 349-358 oraz 259-372; zob. takze: T. Nicklas, Um Macht und
Einheit des Reiches. Konzeption und Wirklichkeit der Politik bei Lazarus Schwendi
(1522-1583), Husum 1995.

146



Acceptation de la diversité w Europie

przeciwne partie nie mogly si¢ porozumiec i zawieraly jedynie
formalny kompromis. Dla osiagni¢cia konsensusu prawnicy
Rzeszy wypracowali szczeg6lne instrumentarium prawne —
tzw. dysymulacje, czyli pominiecie w uchwale tych zagadnien,
co do ktdrych nie zdotano si¢ jeszcze porozumiec®. To wlasnie
te punkty sporne doprowadzily pokolenie p6zniej do odno-
wienia konfliktu na skutek catkowicie odmiennej wyktadni
postanowien pokoju augsburskiego dokonanej przez katoli-
koéw i protestantdw.

Po6zZniejsze trudnosci nie powinny jednak przestania¢ osia-
gnie€ i najistotniejszych wtasciwosci modelu augsburskiego:
porozumienie z 1555 r. stworzyto podstawy koegzystencji
opartej na zasadach polityczno-prawnych, a nie religijno-§wia-
topogladowych. To znaczy, ze wspdlzycie obu religii uregu-
lowano za pomocg instrumentow prawnych, nie roztrzasano
za$ kwestii dogmatycznych. Zadna ze stron nie zrezygnowala
z przekonania o posiadaniu wylacznego dostepu do prawd
wiary i opartego na niej uniwersalnego systemu pogladow. Tak
wiec augsburski pokoj religijny nie miat nic wspolnego z tole-
rancjg w sensie nowoczesnym, podobnie zresztg jak poZniejsze
postanowienia pokoju westfalskiego, ktore opieraly si¢ na tej
samej zasadzie regulacji prawnej i zachowania przez wszystkie
strony niczym nieumniejszonego przekonania o monopolu
na prawde w kwestiach religijnych i sprawach sumienia. Fakt
ten stawia sformutowany w podtytule paryskiego kolokwium®
problem acceptation de la diversité w szczeg6lnym kontekscie
historycznym: ojcowie pokoju augsburskiego i westfalskiego
zaakceptowali i wlaczyli w system prawny Rzeszy diversité
terytoriow luterafiskich i katolickich, a ostatecznie réwniez
kalwinskich. Natomiast jednoznacznie odrzucali diversité
prawdy i wiary, lezaca u podstaw nowoczesnego pluralizmu
Swiatopogladowego.

Zasadniczo diversité prawdy religijnej byta dla ludzi zyja-
cych w XVI w. mozliwa do wyobrazenia, co pokazujg liczne
wypowiedzi ponadwyznaniowych humanistéw, irenistow

8 Por. M. Heckel, Deutschland im Konfessionellen Zeitalter... oraz odno$ne
artykuly w: tenze, Gesammelte Schriften. Staat. Kirche, Recht, Geschichte, t. 1-2,
red. K. Schlaich, Tiibingen 1989.

° Por. przyp. 1.

147



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

i innego rodzaju nonkonformistow'. Jednakze w Niemczech
i w wiekszoSci krajow europejskich nawet ci politycy i teoretycy
panstwa, ktdrzy z dystansem podchodzili do sporOéw wyznanio-
wych epoki, odrzucali uczynienie tego rodzaju diversité prawdy
religijno-zbawczej fundamentem politycznego i spolecznego
tadu. Rowniez i oni akceptowali zasade religio vinculum socie-
tatis, czyli ,jednolita religia jest niezbednym spoiwem spote-
czefstwa”. Historyk musi dostrzegaé te ograniczenia pokoju
religijnego z XVI i XVII w., widoczne w Niemczech oraz
w wiekszoSci krajow europejskich. Nie umniejszaja one jednak
w niczym zaslug negocjatorow. Wrecz przeciwnie — w obliczu
konfrontacyjnej dogmatyki Swiatopogladéw poszczeg6lnych
wyznah tym wyzej nalezy ceni¢ zwycigstwo pragmatycznych
prawnikow i zasad prawa odniesione w 1555 r. w Augsburgu
oraz w 1648 r. w Osnabriick nad pryncypializmem teologéw
i ich monopolem na zbawienie.

Kryzys pokoju religijnego w cieniu
konfesjonalizacji

Augsburski pokoj religijny nigdy nie zostal formalnie
uniewazniony. Funkcjonowal przez niemal jedno pokolenie,
a nastepnie — w ostatnim dziesiecioleciu XVI i w pierwszej
dekadzie XVII w. — ponidst kleske w starciu z brakiem woli

10 Na temat sil a- i antykonfesjonalizacyjnych oraz granic konfesjonalizacji
zob. przeglad i wskazdwki bibliograficzne w paragrafie V artykutu: H. Schilling,
Das konfessionelle Europa. Die Konfessionalisierung der europdischen Ldnder
seit Mitte des 16. Jahrhunderts und ihre Folgen fiir Kirche, Staat, Gesellschaft und
Kultur, w: Konfessionalisierung in Ostmitteleuropa. Wirkungen des religiosen Wan-
dels im 16. und 17 Jahrhundert in Staat, Gesellschaft und Kultur, red. J. Bahlcke,
A. Strohmeyer, Stuttgart 1999, s. 3-52; A. Schindling, Konfessionalisierung und
Grenzen von Konfessionalisierbarkeit, w: Die Territorien des Reiches im Zeitalter
der Reformation und Konfessionalisierung, red. A. Schindling, W. Ziegler, t. 7,
Miinster 1997, s. 9-44. Szczegdlnie wyraZnie stanowisko to zostalo wyrazone
w kilku pismach ulotnych, np. w stynnym Geistlicher Rauffhandel, w: Deutsche
illustrierte Flugblitter des 16. und 17. Jahrhunderts, Miinchen 1980-1997, t. 2,
wyd. W. Haras, s. 148. Ogélnie na te tematy ostatnio H. Peterse, Irenik und
Toleranz im 16. und 17. Jahrhundert, w: 1648 — Krieg und Frieden in Europa,
red. K. BuBmann, H. Schilling, t. 1: Politik, Religion, Recht und Gesellschaft,
Miinster 1998, s. 265-271.

148



Acceptation de la diversité w Europie

porozumienia i dewaluacjg zasady pokojowego wspodizycia'l.
Im wigcej czasu mijato od gwaltownych konfrontacji pierw-
szej potowy XVl stulecia i im bardziej pokoj religijny wraz ze
wszystkimi swymi niedogodnoSciami wrastat w codziennos¢,
tym szybciej zanikato po obu stronach przekonanie o koniecz-
nosci zachowania kompromisu. Jeszcze wigksze znaczenie
mial fakt, ze pod ochrong pokoju religijnego zaczela sie
ksztattowa¢ duchowa, polityczno-instytucjonalna i spofeczna
formacja, ktorg okreslamy mianem ,,konfesjonalizacji”. Nalezy
ja rozumie¢ jako przebiegajacy nie tylko w Kosciotach i sferze
religijnej, lecz w calym spoteczefistwie proces konsolidacji
wyznaniowej i wewnetrznego umacniania si¢ danej konfe-
sji, polaczony z agresywnym odcinaniem si¢ od tego, co na
zewnetrz — od innych wyznan. Przyktady to potrydencka kon-
fesjonalizacja katolicka, konfesjonalizacja luterafiska spod
znaku Formuly zgody oraz ewangelicko-reformowana, kal-
winska konfesjonalizacja postulowana programowo w ramach
,»drugiej reformacji”'2.

W skutek tego mniej wigecej w okresie od 1570 do 1585 r.
w calej Rzeszy, we wszystkich wtadztwach terytorialnych i mia-
stach, nastapita zmiana pokoleniowa, w wyniku czego wtadza
koScielna i pafistwowa znalazta si¢ w rekach konfesjonalizato-
rOw [tj. tych, ktorzy byli sﬂq napedowa konfesjonalizacji — red.
nauk.]. Im nie chodzito juz o zachowanie kompromisu, lecz
o stworzenie nowego uktadu sit, wykluczenie innych wyznan
oraz poszerzenie obszaru wplywow i zwigkszenie wlasnego
znaczenia. Kiedy jesienig 1576 r. zmart przywigzany do ide-
atéw humanizmu i nastawiony koncyliacyjnie cesarz Maksy-
milian II — posta¢ nalezgca do czaséw poprzedzajacych epoke

"W H. Schilling, Die Konfessionalisierung im Reich. Religioser und gesellscha-
ftlicher Wandel in Deutschland zwischen 1555 und 1620, ,,Historische Zeitschrift”
246, 1988, s. 1-45.

12 Na ten temat zob. trzy tomy zbiorowe: Die reformierte Konfessionalisierung
in Deutschland. Das Problem der ,, Zweiten Reformation”...; Die lutherische Kon-
fessionalisierung in Deutschland, red. H.Ch. Rublack, Giitersloh 1992; Katholi-
sche Konfessionalisierung, red. W. Reinhard, H. Schilling, Giitersloh-Miinster
1995. Na temat luteranskiej kultury konfesyjnej zob. ostatnio T. Kaufmann,
Dreifsigjiihriger Krieg und Westfilischer Frieden. Kirchengeschichtliche Studien zur
lutherischen Konfessionskultur, Ttibingen 1998. Przekrojowo o konfesjonalizacji
w perspektywie europejskiej: H. Schilling, Das konfessionelle Europa. Die Kon-
fessionalisierung der europdischen Ldnder..., s. 3-52.

149



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

intensywnej konfesjonalizacji — a koron¢ cesarska przejat jego
syn Rudolf II, wychowany na hiszpanskim dworze, pierwszy
z dlugiego szeregu habsburskich konfesjonalizatoréw, zmiana
pokoleniowa dokonata si¢ rOwniez na szczycie wiadzy.

Szczegolnie aktywnie do zmiany zaistnialej sytuacji dazyly
wzmocnione stany katolickie, zar6wno duchowni, jak i Swieccy
ksigzeta Rzeszy, ktorzy byli zdania, ze w 1555 r. ich poprzed-
nicy w chwili staboSci poczynili zbyt daleko idace ustepstwa.
Co charakterystyczne, Stolica Apostolska, ktora w 1555 r.
nie protestowala przeciwko pokojowi religijnemu, w owych
latach po raz pierwszy zarzadzila przeprowadzenie w swych
archiwach kwerend majacych na celu przygotowanie prawnych
1 historycznych argumentow na uzytek postepowania rewi-
zyjnego. Awangarda odnowy Kosciota katolickiego, a takze
zrodiem ofensywnego rewizjonizmu wobec protestantdéw byly
posrod wiadztw terytorialnych Rzeszy: Bawaria'®, potudniowo-
wschodnie terytoria austriackie, Tyrol oraz wiele terytoriow
duchownych — Augsburg, biskupstwa frankonskie, a wSrod
nich przede wszystkim Wiirzburg rzadzony przez Juliusa
Edlera von Mespelbrunn, na koniec za$ Kolonia, Li¢ge, Miin-
ster i Hildesheim, ktore jako sekundogenitury Wittelsbachow
wbily si¢ poteznym klinem w protestanckg pdinoc i p6tnocny
zachod Rzeszy.

Konfesjonalizacja luteranska, w ktorej prym wiodta Wir-
tembergia, byla mniej ofensywna politycznie, gdyz luteranscy
politycy i prawnicy wysoko cenili warto$¢ ochrony prawne;j,
jaka gwarantowat im augsburski pokoj religijny. Przede wszyst-
kim Saksonia i Hesja-Darmstadt, ale takze Brandenburgia
wystapily w obronie status quo i jako sojuszniczki zwierzch-
nika Rzeszy. Ofensywng polityke dazenia do zmian, bedaca
odpowiednikiem katolickiego rewizjonizmu, uprawiali nato-
miast kalwini, ktorzy pozostawali wykluczeni z augsburskiego
pokoju religijnego. Pod przewodnictwem Palatynatu Elektor-
skiego i Hesji-Kassel mata grupa stanow kalwinskich z po6t-
nocnego zachodu i centralnej czeSci Niemiec — najczesciej
byli to baronowie nalezacy do nizszej szlachty Rzeszy — stata

13 Por. wazna biografi¢: D. Albrecht, Maximilian 1. von Bayern 1573-1651,
Miinchen 1998.

150



Acceptation de la diversité w Europie

si¢ motorem duchowej i militarnej polaryzacji. Charaktery-
styczny jest internacjonalizm tej grupy, wynikajacy z bliskich
powiazan z hugenotami oraz — przede wszystkim za poSred-
nictwem baronéw Wetterau — z buntowniczym kalwinizmem
niderlandzkim. W ten sposob w niemieckiej polityce zagoScit
wielki Swiat — wydarzenia o znaczeniu mi¢dzynarodowym,
jak Noc Sw. Bartlomieja albo klgska Wielkiej Armady, byly
natychmiast nagtasnianie przed kalwinistow 1 wykorzystywane
w dziataniach politycznych na terenie Rzeszy. Konflikt mig-
dzy Hiszpanig a Niderlandami, ktory wkroczyt w decydujaca
faze w latach 90. XVI w. na terenach Fryzji i Groningen,
dat kalwinskim teologom i autorom pism ulotnych asumpt
do eschatologicznej interpretacji podzialow wyznaniowych
1 politycznych w Niemczech i w Europie. Wedle ich opinii
nie ulegato watpliwosci, ze chodzi tu o apokaliptyczne zma-
gania miedzy Antychrystem, ucieleSnianym przez papieza
lub tez hiszpanskiego krola, a dzie¢mi bozymi, zrzeszonymi
w gminach protestanckich, przede wszystkim za$§ kalwinskich'.
Tym samym koScielne i polityczne antagonizmy w Niemczech
zostaly bezposrednio skojarzone z kwestia zmagan pojedyn-
czych jednostek i catych wspolnot o zbawienie. Takie zatozenie
uniemozliwiato jednak jakikolwiek kompromis

W latach 80. XVI w., rownocze$nie z religijno- kosc1elnq
polaryzaqq rozpoczaj si¢ ogolny kryzys ustrojowy, co wigze
si¢ ze wspomnianym powyzej zakorzenieniem pokoju religij-
nego w ustroju Rzeszy. Zdecydowanie stronnicze interpre-
tacje postanowien z 1555 r., widoczne w sporze o komisje
wizytacyjne Sadu Kamery Rzeszy, o zezwolenie na przejecie
biskupstw przez protestantow, w konflikcie o kapitute stras-
burska® oraz tzw. Vierklosterstreit'*, prowadzily do politycznej

14 H. Schilling, Formung und Gestalt des Internationalen Systems der werden-
den Neuzeit — Phasen und bewegende Krifte, w: Kontinuitit und Wandel in der
Staatenordnung der Neuzeit. Beitrige zur Geschichte des internationalen Systems,
red. P. Kriiger, Marburg 1991, s. 19-45.

I5W tzw. sporze o kapitule strasburska mieszana wyznaniowo kapituta wy-
brata w 1592 r. ewangelickiego i katolickiego biskupa, wprowadzajac tym samym
chaos prawny trwajacy przez nastgpne dziesi¢é lat (przyp. red. nauk.).

1o Przyczyng tzw. sporu o cztery klasztory (Vierklosterstreit) z 1600 r. byt
ostry protest katolickich stanow Rzeszy przeciw sekularyzacji przez prote-
stantow czterech potudniowoniemieckich klasztoréw (w hrabstwie Oettingen,

151



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

1 prawnej konfrontacji. Obie strony zawigzaly sojusze poli-
tyczno-militarne. Protestanci pod przywddztwem Palatynatu
Elektorskiego utworzyli w 1608 r. Unig, do ktorej przysta-
pily — z potnocnych i Srodkowych Niemiec — Brandenbur-
gia, Anhalt, Hesja, a takze terytoria potudniowo-zachodnie
— Wirtembergia i Badenia oraz miasta Rzeszy. Wspolczes$ni
okre§lali ja mianem partii kalwinskiej, obejmujac ta nazwa
rowniez nielicznych nalezacych do Unii luteranow, ktorym
przypisywano polityke kalwinska!”. W 1609 r. powstata Liga
Katolicka, pod przywddztwem zadnego polityczno-koScielnych
sukcesOw Maksymiliana Bawarskiego, a jej baz¢ stanowily
przede wszystkim biskupstwa potudniowoniemieckie, fran-
konskie i nadrefiskie'.

Sytuacja stata si¢ tym bardziej dramatyczna, ze wyzna-
niowe i polityczne zaostrzenie kursu blokowalo wszystkie te
instrumenty, ktore od poczatku antagonizmdw wyznaniowych,
czyli wywotanej przez Lutra reformacji, przez niemal sto lat
zabezpieczaly Rzesze i zapobiegaly totalnej konfrontacji.
Instrumentami tymi byly okregi Rzeszy, Sad Kamery Rzeszy,
wreszcie sam Reichstag. Katoliccy rewizjoniSci bezwzglednie
wykorzystywali go do przeforsowywania swych domniemanych
praw, wskutek czego aktywisci stronnictwa protestanckiego
pod przewodnictwem Palatynatu Elektorskiego w 1608 r.
demonstracyjnie opuscili Sejm Rzeszy. Tym samym organ ten
ulegl oslabieniu, a Rzesza, pozbawiona formalnej instancji
rozjemczej i utrzymujgcej rOwnowage interesOw, zmierzata
wprost ku przepasci. PrzeSledzenie, jak Niemcy wstapily na
droge prowadzacg do chaosu, jest porazajace, a zarazem

markgrafstwie Baden-Durlach, okolicach Wolnego Miasta Rzeszy Salzburga
oraz wladztwie nalezacym do rodu rycerzy Rzeszy von Hirschhorn). Sprawa
ta stala si¢ przedmiotem procesu przed Sadem Kamery Rzeszy, ktory wydal
wyrok korzystny dla strony katolickiej. Na znak protestu elektor Palatynatu
Reniskiego oraz inni ewangeliccy ksigzeta Rzeszy demonstracyjnie opuscili od-
bywajacy si¢ wtedy Deputationstag, powodujac tym samym jego rozwiazanie
(przyp. red. nauk.).

7 A. Gotthard, Konfession und Staatsrison. Die Auflenpolitik Wiirtembergs
unter Herzog Johann Friedrich (1608-1628), Stuttgart 1992; H. Graf, Konfession
und internationales System. Die Auflenpolitik Hessen-Kassels im konfessionellen
Zeitalter, Darmstadt-Marburg 1993.

18 Dimensionen europdischer Auflenpolitik an der Wende vom 16. zum 17.
Jahrhundert, red. W. Schulze, G. Horstkemper, F. Beiderbeck, Berlin 1999.

152



Acceptation de la diversité w Europie

pouczajace. Co madrzejsi sposrod wspotczesnych zdawali
sobie w pelni sprawe z nadciagajgcego niebezpieczenstwa. Nie
kto inny jak koloniski elektor Ferdynand Wittelsbach twier-
dzit na kilka miesigcy przed defenestracja praska, ze gdyby
w obecnej sytuacji doszio do wybuchu konfliktu militarnego,
nalezaloby si¢ przygotowac na wojn¢ trwajaca dwadzieScia
albo i trzydziesci lat®.

Tak oto osiagniety stosunkowo wczeSnie pokoj religijny
zostal w Niemczech na poczatku XVII w. zaprzepaszczony
z powodu napigé¢ wywotanych przekonaniem reprezentan-
tow poszczegdlnych wyznan o posiadaniu prawdy absolutnej,
ktore uniemozliwialo acceptation de la diversité w rozumieniu
nowoczesnym.

W odr6znieniu od postanowieni augsburskich z 1555 r.
pok¢j religijny odnowiony w Instrumentum pacis Osnabrugense
z 1648 r. mial okazac si¢ trwaly®. Byt to z pewnoScia rezul-
tat trudnych do wyobrazenia cierpien trzydziestu lat wojny,
ktore w oczach mieszkancow Niemiec, a takze calej Europy
przeobrazily wojng wyznaniowa we wspolng traume, dyskre-
dytujac konflikt religijny zaréwno moralnie, jak i politycznie.
W pordwnaniu z 1555 r. skorygowano rowniez konkretne
regulacje — przede wszystkim uwzgledniono kalwinizm, a takze
opracowano szczegOlny porzadek obrad Reichstagu, ktory
pozwolit odpolityczni¢ spory wyznaniowe. Chodzi tu o tzw.
itio in partes oraz ustanowienie Corpus Catholicorum i Corpus
Evangelicorum, ktore zyskaly autonomi¢ w postanowieniach
dotyczacych wtasnego wyznania, dzieki czemu wykluczono
mozliwo$¢ zmajoryzowania reprezentantdéw jednego wyznania
przez stronnictwo odmienne wyznaniowo.

Jednak najwazniejszym czynnikiem, ktOry sprawil, ze
odnowienie niemieckiego pokoju religijnego z Osnabriick
okazalo si¢ trwate byt fakt, ze ludzie kofica XVII w., w prze-
ciwienstwie do swych przodkow sprzed stu lat, faktycznie

9 Cyt. za: A. Gindely, Geschichte des Dreifigjihrigen Krieges, sekcja 1,
Leipzig 1882, s. 112.

2 Por. np. plon roku jubileuszowego 1998, obejmujacy m.in.: Der Westfili-
sche Friede. Diplomatie, politische Zisur, kulturelles Umfeld, Rezeptionsgeschichte,
red. H. Duchhardt, Miinchen 1998 oraz 1648 — Krieg und Frieden in Europa, red.
K. BuBmann, H. Schilling, t. 1-3, Miinchen—-Miinster 1998.

153



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

akceptowali pokdj i przypisang mu koscielno-religijnag diver-
sité Rzeszy, jak wykazal Etienne Francois w swoim wnikli-
wym studium na temat funkcjonowania zasady tzw. parytetu
w Augsburgu?'. Niemniej nie mozna zapominac, ze diversité
zawarta w postanowieniach z 1648 r., dotyczacych bezpo-
Srednio materii religijnych, ograniczala si¢ poki co do trzech
uznanych Ko$cioléw i wyznan — luteranizmu, katolicyzmu,
kalwinizmu — a tym samym nadal nie byta to diversité w sen-
sie nowoczesnego pluralizmu $wiatopogladowego. Ponadto
doswiadczenie wielkiej europejskiej wojny religijnej, ktora
podawala w watpliwo$¢ pokojowa koegzystencje wyznan
w ramach panstwa, przyspieszylo zarysowujacy si¢ na poczatku
XVII w. proces rozlegtych przemian strukturalnych i mental-
noSciowych. Zmienily one definicj¢ zaréwno tego, co religijne,
jak i tego, co polityczne. Zmniejszyta si¢ waga religii, ktora
utracila znaczenie og6lnospoteczne, a jednoczes$nie pafistwo
i polityka pozbawione zostaly aspektu transcendentalnego
i zbawczego. Tym samym epoka konfesjonalizmu zblizyla sie
do swego kresu, polityka za$ stawala si¢ coraz bardziej zla-
icyzowana i autonomiczna. Dopiero na tej nowej, nowozyt-
no-nowoczesnej podstawie mogla si¢ wyksztatci€ acceptation
de la diversité, ktoéra w wyniku dalszej relatywizacji teologicz-
nych pretensji do wylacznoSci na prawde w epoce oS§wiecenia
stala sie elementem cywilizacji europejskiej. Pokoje religijne
Starej Europy — w rodzaju augsburskiego z 1555 r., a takze
zawartego w Osnabriick z 1648 r. — nie mogly jeszcze tego
osiagnaé, bowiem nie podawaly w watpliwos¢ ideatu religij-
nej jednosci w ramach wspolnoty pafistwowej ani nie podwa-
zaly hotubionego przez poszczegdlne wyznania przekonania
o wylacznoSci na prawde. W traktatach tych chodzilo raczej
o to, aby za pomoca regulacji formalnoprawnych spotecznie
1 politycznie rozbroi¢ konfrontacyjna dynamike, charakte-
rystyczng dla tego rodzaju Swiatopogladowych pretensji do
prawdy absolutnej, zapewniajac w ten sposob bezkonfliktowe
wspolzycie czy raczej bezkonfliktowe zycie obok siebie roznych
Koscioléw wyznaniowych.

2L E. Francois, Die unsichtbare Grenze. Protestanten und Katholiken in Augs-
burg 1648-1806, Sigmaringen 1991.

154



Acceptation de la diversité w Europie

Niemieckie regulacje prawne dotyczace relacji miedzy
KoSciotami a pafistwem, wywodzace si¢ z wezesnonowozytnych
ugdd religijnych, obecne w konstytucjach Republiki Weimar-
skiej oraz RFN, staly si¢ obecnie przedmiotem dyskusji. Dla
coraz szerszych kregow spoleczenistwa niezrozumiate staje si¢
to, ze panstwo nadal uznaje zakorzenione w historii szcze-
golne zobowigzania wobec Kosciotow 1 wspdlnot religijnych
oraz uprzywilejowuje KoScioly chrzescijafiskie, przyznajac im
0sobowo$¢ publicznoprawng. Dotyczy to przede wszystkim
nowych landow, gdzie ludnoS¢ jest przewaznie ateistyczna i do
zwigzkow wyznaniowych nalezy jedynie jej mniejsza czeSC.
Jednak poglad taki coraz bardziej rozpowszechnia si¢ rOwniez
w starych landach, gdzie — szczeg6lnie w obu malych par-
tiach [tj. FDP oraz Zwigzek 90/Zieloni — red. nauk.] — toruje
sobie droge ortodoksyjny, oswieceniowy antyklerykalizm?2.
Natomiast francuska koncepcja laicite jest tatwiejsza do zaak-
ceptowania, tym bardziej ze emfatycznie 1gczy sie¢ z republi-
kanskim patosem, co az nazbyt wyraznie pokazaly rozmowy
przy ,,okraglym stole” miedzy przedstawicielami panstwa
a reprezentantami czterech wielkich wspdlnot religijnych,
prowadzone na zakonczenie paryskiego kolokwium. Najwy-
razniej w pafistwie francuskim laicko$¢ nalezy, obok wolnosci
i réwnosci, do republikanskich cnét kardynalnych. Z kolei dla
czolowych przedstawicieli wspolnot religijnych zasada ta, po
przezwycigzeniu antagonizmu mi¢dzy KoSciolem i panstwem,
stata si¢ warunkiem wzajemnej tolerancji i pokojowego wspol-
istnienia, takze w obliczu narastajacych napiec spotecznych;
gwarantuje ona réwniez, ze ich gtosy w dyskursie spotecznym
i politycznym zostana wystuchane?®.

2 Przypomnijmy chociazby zniesienie nauczania religii w szkole i zastapie-
nie go przez nauke o $§wiatopogladach (LER) w Brandenburgii oraz przyjecie
tego rozwiazania przez ministerstwa oSwiaty w niektdrych starych landach czy
spory wokot tzw. wyroku Federalnego Trybunatu Konstytucyjnego w sprawie
krucyfiksu z lata 1995 r. w sprawie umieszczania krzyzy w panstwowych szkotach
w Bawarii.

» Na temat wspdlczesnej francuskiej debaty o laicyzmie zob.: J. Baubérot,
La Laicité, quel héritage?, Genf 1990; tenze, Vers un nouveau pacte laique?, Pa-
ris 1990; D. Hervieu-Léger, La religion pour mémoire, Paris 1993; R. Rémond,
Religion et société en Europe. Essai sur la sécularisation des sociétés européennes
aux XIX¢ et XX siecles, 1789-1998, Paris 1998.

155



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Acceptation de la diversité w Unii Europejskiej*

Biorac pod uwage istniejace roznice w stopniu akceptacji
dla tych dwu odmiennych projektow relacji miedzy KoSciotem
a panstwem, czy religig a polityka, wydaje si¢ zrozumiate, ze to
wlasnie ,,laicko$¢ (na sposob francuski) moze by¢ modelem dla
Europy”®. Jednakze, jesli umieSci¢ te kwesti¢ w szerszej per-
spektywie historycznej, co jest skadingd pozadane przy pode;j-
mowaniu decyzji dotyczacych kultury historyczno-politycznej
jednoczacej si¢ Europy, zaczynaja si¢ pojawiaé watpliwosci.
Wszak — co wielokrotnie podkreslal Umberto Eco — cywiliza-
cja europejska nie moze by¢ monolingwalna i — analogicznie
— decydenci nie powinni dopusci¢ do calkowitego ujedno-
licenia kulturalnego i prawnego. Dlatego tez w dyskusjach
nad stosunkami mi¢dzy panstwem a Kosciotem oraz nad rola,
jaka religia powinna w przysztosci odgrywa¢ w poszczegol-
nych krajach cztonkowskich, nalezy szuka¢ poparcia dla zasady
acceptation de la diversité®. Na horyzoncie rysuje si¢ bowiem
niebezpieczenstwo fundamentalistycznego przemieszania reli-
gii i polityki, mimo ze w zasadzie zostalo ono przez cywilizacje
typu europejskiego przezwyciezone w potowie XVII w., kiedy
to zaréwno polityka, jak i religia staly si¢ autonomiczne?.

2 Srodtytut dodany przez red. nauk.

» Jest to tytul wyktadu wygloszonego przez Frangois Scheera, ambasodora
Francji w Niemczech, w grudniu 1998 r. w Katedrze Francuskiej w Berlinie.
Marie-Antoinette Gross z Uniwersytetu Humboldta w Berlinie pracuje obecnie
nad zagadnieniem ,,poréwnania spoleczenstw”, badajac przy tym systematycznie
podobienistwa i roznice w relacji migdzy pafnstwem a KoSciolem oraz ogdlniej
zagadnienia socjologii religii w Niemczech i Francji od XVI do XIX w. Jej celem
jest opisanie historycznych korzeni francuskiego modelu laicyzmu oraz niemiec-
kiej koncepcji Koscioldw wyznaniowych jako podmiotéw publicznoprawnych,
a takze przeanalizowanie skutkow funkcjonowania tychze modeli dla historii
powszechnej i historyczno-politycznej kultury we wspotczesnej Francji i Niem-
czech. Zob. takze wybrane artykuly w: Gesellschaften im Vergleich. Forschungen
aus Sozial- und Geschichtswissenschaften, red. H. Kaelbe, J. Schriewer, Frankfurt
am Main 1998, s. 41-100. Dzigkuj¢ pani Gross za wiele inspirujacych uwag, ktore
pomogly mi w pisaniu niniejszego artykutu.

% Mysl ta zostal wyrazona obszerniej w: H. Schilling, Die Reformation und
die Einheit Europas — die konfesionellen Identititen als Wegbereiter von Partiku-
larstaatlichkeit, w: Standfester Glaube, red. H. Faulenbach, Bonn 1991, s. 3746,
zwl. s. 45 n.; tenze, Die neue Zeit. Vom Christenheitseuropa zum Europa der
Staaten, 1250-1750, Berlin 1999.

2 Zob. M. Heckel, Deutschland im Konfessionellen Zeitalter...; tenze, Ge-
sammelte Schriften... Zob. takze: R. Asch, ,,Denn es sind ja die Deutschen |[...]

156



Acceptation de la diversité w Europie

Nie da si¢ go sttumié, wprowadzajac dla wszystkich europe;j-
skich krajéw i narodéw jednorodny model stosunkéw miedzy
panstwem a KoSciotem, czy tez biurokratycznie zarzadzajac
z Brukseli albo Strasburga évolution de la question religieuse
en Europe w XXI w. Tego rodzaju kulturalna uniformizacja
jest cywilizacji europejskiej z gruntu obca. Najlepszy srodek
zaradczy przeciwko ponowoczesnemu odnowieniu fundamen-
talizmu polegatby raczej na tym, by kazde ze spoteczenstw
europejskich szto dalej droga, na ktéra wstapito we wczesnej
nowozytnosci, szukajac sposobu przezwyci¢zenia konfliktow
religijnych i wyznaniowych. W przypadku Niemiec beda to
regulacje prawne pokoju augsburskiego i westfalskiego, ktore
otworzy1y droge najpierw do uregulowanego wspoOlistnienia
wyznan chrzeScijaniskich, potem za$§ do nowoczesnego plura-
lizmu indywidualnej swobody sumienia, wyznania czy swobdd
innego rodzaju.

Etienne Frangois w znakomitym wykfadzie, wygtoszonym
w 1984 1. z okazji Augsburskiego Swieta Pokoju, wykazat,
ze mechanizmy i tendencje zakorzenione w porozumieniach
religijnych zawartych w XVI i XVII w. pozostaly aktualne
w historii Niemiec réwniez pod koniec XX w. Przeprowadzit
strukturalne i funkcjonalne poréwnanie miedzy uregulowang
— przez zatwierdzong prawnie zasad¢ parytetu — koegzysten-
cja protestantdw i katolikow w Augsburgu w epoce wczesnej
nowozytnoSci a rozpoczynajaca si¢ w latach 80. XX w. poko-
jowa koegzystencja NRD i RFN. Pod koniec wyktadu mowca
wyznal, ze zajatl si¢ tak intensywnie augsburskim parytetem
przede wszystkim z powodu wielu analogii, jakie dostrzegt
migdzy sytuacja 6wczesnego Augsburga a niektorymi proble-
mami wspOlczesnoSci. Nastgpnie stwierdzit:

,»MySle przy tym nie tylko o Irlandii Poinocnej czy Libanie,
ale raczej o kwestiach niemiecko-niemieckich. Mimo kilku
dos¢ istotnych réznic (duchowy mur, ktdry dzielil katolikow
i protestantdw w Augsburgu byl innego rodzaju niz obecna
granica niemiecko-niemiecka), podobienstwa strukturalne
zdaja si¢ przewazad, a dynamika interakc;ji, ktora wytworzyta

ein frey Volk [...]”. Die Glaubensfreiheit als Problem der westfilischen Friedens-
verhandlungen, ,,Westfilische Zeitschrift” 148, 1998, s. 113-137.

157



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

si¢ w ostatnim dziesi¢cioleciu miedzy obydwoma panstwami
niemieckimi wykazuje w swej wielostronnosci i wieloznaczno-
Sci pewne podobiefistwa z procesami interakcji w parytetowym
Augsburgu. W obliczu tak wielu podobiefistw — mimo iz wiem,
ze historia nie lubi si¢ powtarzac — czesto zadaj¢ sobie pytanie,
czy przeniesienie modelu parytetowego na stosunki niemiec-
ko-niemieckie nie mogtoby by¢ jednak realistyczna propozycja
poprawy sytuacji i wyobrazam sobie, ze przyniostoby to byé
moze pokojowi w Europie i ludziom w obu czeéciach Niemiec
podobne korzysci jak ponad trzysta lat temu zrujnowanemu
1 podzielonemu Augsburgowi”?.

Dzi§ wiemy juz, ze ,,przeniesienie modelu parytetowego
[wczesnej nowozytnosSci — H.S.] na stosunki niemiecko-nie-
mieckie” byto jedynie rozwigzaniem przejSciowym. Jednak
glebsza analiza historyczna pozwoli z tatwoscig wykazac, ze
zaznaczajaca si¢ na poczatku lat 80. XX w. polityczna i prawna
koegzystenqa niemiecko-niemiecka byta niezbednym warun-
kiem pdZniejszego zjednoczenia — podobnie jak ograniczona,
oparta wylacznie na regulacjach prawnych tolerancja wyni-
kajaca z wczesnonowozytnych porozumien religijnych byla
warunkiem wyksztalcenia si¢ acceptation de la diversité oraz
Swiatopogladowo-duchowego pluralizmu epoki nowoczesne;j.

® E. Francois, Die Paritdt im reichsstidtischen Alltag: Abgrenzung, friedliche
Koexistenz oder Toleranz?, wyktad na Augsburskim Swigcie Pokoju w 1984 r.

158



Wymiana kulturalna i stosunki
miedzywyznaniowe w Europie
Srodkowej 1 Wschodniej
w XIV-XVII w. — ich poczatki,
drogi i pierwsze wyniki badan*

Jest dla mnie zaszczytem i radoScig, ze moge rozpoczac kon-
ferencje ,,Stosunki migdzywyznaniowe w Europie Srodkowej
i Wschodniej w XIV-XVII wieku” kilkoma refleksjami teore-
tyczno-metodologicznymi na temat badan nad religia 1 KoScio-
tem w po6Znym Sredniowieczu i poczatkach epoki wczesnej
nowozytnos$ci. Stwarza to bowiem okazje do przyjrzenia sie,
jak dalece podejScie wypracowane w badaniach nad dziejami
Europy Zachodniej i Srodkowej tamtego okresu pozostaje
aktualne rowniez dla obszaru Europy Srodkowo-Wschodniej
1 Wschodniej. Przede wszystkim jednak ciekaw jestem zapo-
wiedzianych referatow na temat wzajemnych oddzialywan na
terenach, gdzie krzyzowaly sie¢ wptywy chrzeScijanstwa tacin-
skiego i prawostawnego. Wszak w strefach przejsciowych zycie
religijne i kulturalne rozwija si¢ z reguly szczegélnie inten-
sywnie i r6znorodnie'. Ponadto uwazam pordwnanie cywili-

* Tlumaczenie na podstawie: H. Schilling, Kultureller Austausch und zwi-
schenkonfessionelle Beziehungen in Ost- und Mittelosteuropa in der werdenden
Neuzeit, w: Stosunki migdzywyznaniowe w Europie Srodkowej i Wschodniej w XIV-
-XVII wieku, red. M. Dygo, S. Gawlas, H. Grala, Warszawa 2002, s. 5-24 (przyp.
red. nauk.).

! Por. artykuly w tomie zbiorowym bedacym wynikiem projektu badawczego
European Science Foundation (ESF) w Strasburgu: Frontiers of faith. Religious
exchange and the constitution of religious identities, 1400-1750, red. E. Andor,
I.G. Toth, Budapest 2001. W tym miejscu niemozliwe jest pelne udokumen-
towanie stanu badan nad kwestig religii i konfesji we wczesnej nowozytnoSci.
Wymieni¢ wiec tylko najwazniejsze artykuly w: W. Reinhard, Ausgewdhite
Abhandlungen, Berlin 1997 oraz moje wczesniejsze opracowania na ten temat,
opatrzone obszernym aparatem bibliograficznym, w szczeg6lnoSci: H. Schilling,
Confessional Europe: Bureaucrats, La Bonne Police, Civilizations, w: Hand-
book of European history in the late Middle Ages, Renaissance and Reformation

159



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

zacji i spoteczenstw obu tych czedci Europy, tak roznych pod
wzgledem soc]orehgljnym2 za jedno z najpilniejszych zadan
wspoOltczesnej i przysziej historiografii europejskiej. Pozwoli
to stworzy¢ stabilne podstawy dla integracji w ramach Unii
Europejskiej nowych naroddw i panstw czionkowskich, do
ktorych kiedys bedzie zaliczala si¢ rowniez Rosja.

Niniejszy referat dzieli si¢ na dwie czeSci. Pierwsza jest
historiograficznym szkicem na temat roli i funkcji religii
w dziejach dawnej Europy, szczeg6lnie za$ jej formy konfe-
syjnej, jaka przybrata w potowie XVI w. Cze$¢ druga stawia
pytania o wynikajace z tego konsekwencje dla stosunkow
miegdzy religiami i wyznaniami, prezentujac je na przyktadzie
postaci waznego polskiego humanisty i reformatora Johannesa
a Lasco, czyli Jana Laskiego.

I. Religia 1 Koscidt jako przedmiot
badan historycznych nad p6znym Sredniowieczem
1 wezesng nowozytnoscia — historiografia,
teoria, metodologia

To, ze uwaza si¢ religie i Koscidt nie tylko za przedmiot
historii teologii i historii KoSciota sensu stricto, ale takze

1400-1600, red. Th.A. Brady, H.A. Oberman, J.D. Tracy, t. 2, Leiden 1995,
s. 641-671; tenze, Das konfessionelle Europa. Die Konfessionalisierung der euro-
pdischen Linder seit Mitte des 16. Jahrhunderts und ihre Folge fiir Kirche, Staat,
Gesellschaft und Kultur, w: Konfessionalisierung in Ostmitteleuropa. Wirkungen
des religiosen Wandels im 16. und 17. Jahrhundert in Staat, Gesellschaft und
Kultur, red. J. Bahlcke, A. Strohmeyer, Stuttgart 1999, s. 13-62; tenze, Religion,
political culture, and the emergence of early modern society. Essays in German and
Dutch history, Leiden 1992; tenze, Civic Calvinism, Kirksville, Miss. 1991, a takze
moje sprawozdania z postepu badan: Konfessionalisierung und konfessionelles
Zeitalter, ,,Geschichte in Wissenschaft und Unterricht”; ‘Konfessionsbildung’ und
‘Konfessionalisierung’ — ein Literaturbericht, tamze, 42, 1991 s. 447463, 779-794;
Konfessioneles Zeitalter, tamze, 48, 1997, s. 350-370, 618-627, 682-694, 748-766;
zob. tez tamze, 52, 2001, s. 346-371.

2 Wigcej na ten temat H. Schilling, Der religionssoziologische Typus Europa
als Bezugspunkt inner- und interzivilisatorischer Gesellschaftsvergleiche, w: Gesell-
schaften im Vergleich, red. H. Kaelble, J. Schriewer, Frankfurt am Main-New
York 1999, s. 41-52; tenze, Der Gesellschaftsvergleich in der Friihneuzeitforschung
— ein Erfahrungsbericht und einige Schlussfolgerungen, w: Vergleich des Vergleichs.
Zum Stand der Komparatistik in den geistes- und sozialwissenschaftlichen Diszi-
plinen, red. H. Kaelble, J. Schriewer, Frankfurt am Main 2001.

160



Wymiana kulturalna i stosunki migdzywyznaniowe w Europie

historii w ogole, jest zjawiskiem stosunkowo nowym. Odnosi
si¢ to, co zrozumiate, do tych krajow europejskich, ktore do
przetomu lat 1989 i 1990 pozostawaty w sferze oddziatywania
metodologicznego, teoretycznego i interpretacyjnego historio-
grafii marksistowskiej, cho¢ trzeba zaznaczy¢, ze poszczegol-
nych krajow dotyczy to w roznym stopmu Patrzac z zewnatrz,
rzec mozna, ze hlstonografla polska i ewentualnie jeszcze
wegierska w najmniejszym stopniu poddaly si¢ monopolowi
badan zdominowanych przez perspektywe ekonomiczno-kla-
sowa. Jednakze z dominacja, cho¢ nie monopolem, socjo-
ekonomicznych podejS¢ i wzorcOw interpretowania historii
europejskiej mamy do czynienia w latach 60. i 70. XX w. row-
niez w niemarksistowskiej historiografii RFN, a takze innych
krajéw zachodnioeuropejskich i Ameryki. Z perspektywy
czasu znalez¢ mozna w tej kwestii znaczace podobienstwa
miedzy historiografiami po obu stronach ,,zelaznej kurtyny”.
Bowiem w latach 60. i 70. wyznawano — przede wszystkim
w Stanach Zjednoczonych i RFN - paradygmat historii spo-
tecznej, ukierunkowanej na badanie wasko rozumianych czyn-
nikoéw gospodarczych i spolecznych’. Kwestie kulturowe, nie
mowiac juz o religijnych, odgrywaly w 6wczesnych analizach
niewielka — o ile w ogole jakgkolwiek — role. Wprawdzie w nie-
marksistowskich spoteczenstwach Ameryki i Europy religia,
wyznanie i KoSciot nadal stanowity przedmiot prowadzonych
na wydzialach teologicznych badan z zakresu historii teologii
1 historii koScielnej, jednakze jako problematyka badawcza
w ramach historii ogolne] czy spotecznej do poczatku lat 70.
czekaiy one, rzec mozna, na ponowne odkrycie. W okresie,
gdy rOwniez niemarksistowska historiografia interesowata
si¢ przede wszystkim czynnikami spotecznymi i ekonomicz-
nymi, a zagadnienia religijne i kulturowe w zasadzie zniknety
z pola widzenia, chodzito zatem o to, zeby uzasadni¢ znaczenie
religii i KoScioléw w historii powstania nowozytnych spofe-
czefistw europejskich, dokonujac dwojakiego rodzaju rozgra-

3 Na temat dawniejszego podejscia metodologicznego, datujacego si¢ od lat
tuzpowojennych, a odrzuconego w pofowie lat 50. XX w., z ktoérego miata szanse
rozwina¢ si¢ wspdlczesna, nowa ocena religii, wyznania i Ko$ciofa w kontekscie
ogdlnohistorycznym, zob. W. Schulze, Deutsche Geschichtswissenschaft nach
1945, wyd. 2, Miinchen 1993, s. 260-280, por. tez s. 271.

161



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

niczef teoretycznych i metodologicznych. Pilnie potrzebne
byto podejscie socjoreligijne, pozwalajace unikna¢ zaréwno
wspomnianego socjologicznego redukcjonizmu historii, bez
uwzgledniania religijnych i kulturowych modeli interpreta-
cyjnych, jak i nie mniej redukcjonistycznego idealizmu, dla
ktorego kazda interpretacja zjawisk religijnych i koScielnych
w kontekScie historii spolecznej byla podejrzana. Przy kon-
strukcji metody socjoreligijnej, ktdéra uwzgledniataby historig
wyznan, pozwalajac zarazem ominqé obie wymienione wyzej
pulapki metodologiczne oraz ujmowac religi¢ jako samo-
dzielny czynnik dzmla]qcy w spoleczenstwie i poprzez nie,
pomocne okazaly si¢ dwa nurty dyskusji socjologicznej: opie-
rajaca si¢ na koncepcjach Maksa Webera debata o moderni-
zacji oraz teoria systemow.

Z perspektywy teorii systemow okres reformacji, a do
pewnego stopnia takze i Sredniowiecze, mozna postrzegaé
jako system spoteczny, w ktorym inaczej niz w nowoczesnym,
zlaicyzowanym $wiecie XIX i XX w., religia i KoScidt nie byly
jednymi z wielu podsystemdw, lecz fundamentem catej struk-
tury spolecznej. Bez nich zycie spoleczne i polityczne nie bylo
wowczas jeszcze w stanie w petni funkcjonowac. Siedemna-
stowieczni prawnicy ujeli to w maksyme: Religio vinculum
societatis — religia jest spoiwem, bez ktorej niemozliwe jest
uporzadkowane wspoOlistnienie w panstwie i spoteczenstwie. Ta
socjoreligijna wtasciwos¢ struktur spotecznych dawnej Europy
opierala si¢ na charakterystycznym dla tamtej epoki pojeciu
politycznosci, ktore w odrdznieniu od wspdiczesnego, obejmo-
watlo takze religi¢ i KoSciol, a nie — jak to jest w zwyczaju od
oswiecenia — dystansowalo si¢ i traktowalo jako czynniki obce
polityce. Stad tez nasuwa si¢ wniosek, ze kompetentna analiza
struktury i specyficznych przeobrazefi Europy w poczatkach
nowozytnosci wydaje si¢ niemozliwa bez nalezytego uwzgled-
nienia wyznania jako jednej z podstawowych kategorii badan
historycznych.

Przypomnienie znaczenia religii i KoSciola w procesie
ksztattowania si¢ europejskiej nowozytnoSci sprawito, ze
w latach 80. 1 90. XX w. powstato wiele studiow monograficz-
nych z zakresu historii KoSciotow i wyznan, uwzgledniajacych
histori¢ spoleczna. Doprowadzito to do zasadniczej debaty

162



Wymiana kulturalna i stosunki migdzywyznaniowe w Europie

metodologiczno-teoretycznej na temat stosunku elementow
laickich i religijnych w historii wezesnej nowozytnosci — do dzi§
nie zostala ona zakofczona. Przedstawienie catego spektrum
tej dyskusji czy tez powstalych w jej kontekscie badan z zakresu
historii religii i wyznan zaprowadziloby nas zbyt daleko. Dla-
tego tez ogranicz¢ si¢ do przedstawienia trzech wnioskow,
czy tez aspektow, ktore wydaja mi si¢ szczegdlnie wazne dla
tematu konferencji: ,,Wymiana kulturalna i stosunki miedzy-
wyznaniowe w Europie Srodkowej i Wschodniej w XIV-XVII
wieku”. Jest to po pierwsze teza o Europie jako odrgbnym
typie socjoreligijnym; po drugie relatywizacja dolnej granicy
epoki okoto 1500 r. i uSwiadomienie sobie istnienia ciagloSci
miedzy pdznym Sredniowieczem a przelomem XVIi XVIIw,;
po trzecie wreszcie — paradygmat konfesjonalizacji.

1. Socjoreligijny profil Europy: dialektyczny charakter
europejskiego procesu laicyzacji

W przeciwiefistwie do nowoczesnego $wiata, czyli od cza-
sOw oSwiecenia i rewolucji francuskiej, dla ktorego teoretycz-
no-systemowy rozdzial KoSciota i panstwa jest konstytutywna
normg fadu spotecznego, dla spoleczefistw Sredniowiecza
i wezesnej nowozytnoSci charakterystyczne bylo strukturalne
i funkcjonalne krzyzowanie si¢ obu wymienionych obszaréw.
Wynikato to ze specyficznego, socjoreligijnego profilu Europy
chrzescijanstwa tacinskiego. Z jednej strony wida¢ w tym zaze-
bianie sie religii i spoleczenstwa, czy tez KoSciota i Swieckich
struktur pafistwa. Z drugiej strony jednak proces ten poste-
powal nie w ramach statycznego monizmu, lecz dualizmu,
dzigki ktoremu Kosciot i pafnstwo pozostawaly odrebnymi
tworami, niezaleznie od tego, jak bliski byl ich sojusz*. Tak

4 Wigcej na ten temat zob. przyp. 2, a takze: H. Schilling, Die neue Zeit.
Vom Christenheitseuropa zum Europa der Staaten, 1250-1750, Berlin 1999, zwl.
s. 456 n.; tenze, Die konfessionellen Glaubenskriege und die Formierung des
frithmodernen Europa, w: Glaubenskriege in Vergangenheit und Gegenwart, red.
P. Herrmann, Géttingen 1996, s. 123-127; ttum. pol.: Konfesyjne wojny za wiare
a formowanie sie wczesnonowozytnej Europy, w: tenze, Konfesjonalizacja. Kosciot
i paristwo w Europie doby przednowoczesnej, ttum. J. Kalazny, postowie H. Or-
towski, Poznan 2010 (Poznanska Biblioteka Niemiecka, 32), s. 557-571; tenze,
Krieg und Frieden in der werdenden Neuzeit — Europa zwischen Staatenbellizitdt,

163



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

rzecz ujmujac, wypada stwierdzi¢, ze Europa wtaSciwie od
poczatku ukierunkowana byta na laicyzacje. Zeswiecczenie,
w ktorej wyniku wykrystalizowalo si¢ nowoczesne, w petni
niezalezne od Kosciota i religii pafistwo oraz rownie autono-
miczne nowoczesne spoleczenstwo, nie bylo jednak procesem
linearnym, lecz przebiegalo fazowo. Okresy nasilonej laicyza-
cji wystgpowaly na przemian z czasem, kiedy zazegbianie si¢
struktur panstwowych i koScielnych stawato sig¢ silniejsze i na
pierwszy plan wysuwat si¢ sojusz obu tych instytucji. W sumie
laicyzacja nie rozwijala si¢ agresywnie, jako ruch antyreligijny
czy antyklerykalny, lecz w Scistym zwiazku z tradycjami reli-
gijno-koScielnymi. W ten sposob istotne postawy, tendencje
1 wzorce w strukturach koScielnych i systemach religijnych
mogly zostaé przeniesione na grunt §wieckiego panstwa i spo-
teczenstwa. Ich wpltyw mozna dostrzec jeszcze dzi§, w czasach
autonomicznej laickoSci.

Ten socjoreligijny profil Europy i wynikajaca z niego specy-
fika europejskiego procesu laicyzacji, ktdre powyzej mogtem
jedynie pokrétce naszkicowaé, do dzi§ stanowig sktadnik
kulturowo-duchowej tozsamos$ci Europy — i to jest pierwszy
wniosek niniejszych rozwazan. Sa one rOwniez istotne dla
przeprowadzenia petnej historycznej analizy roli i funkcji, jaka
religia i KoSciot spetnialy w dawnej Europie, w szczego6lnosci
w okresie od 1400 do 1650 r. Metodologia takich rozwazan
musi si¢ zawsze opiera¢ na nastepujacych zatozeniach: ze reli-
gia i struktury koScielne mialy znaczenie ogolnospoleczne; ze
religia i przemiany w KoSciele, ktore skumulowaly si¢ w oma-
wianym okresie, byly zarazem przeobrazeniami spotecznymi;
ze religia, a w szczegOlnoSci wyznaniowa integracja i tozsa-

Glaubenskrieg und Friedensbereitschaft, w: 1648 — Krieg und Frieden in Europa,
red. K. BuBmann, H. Schilling, t. 1: Politik, Religion, Recht und Gesellschafft,
Miinster 1998, s. 13-22; ttum. pol.: Wojowniczos¢ i pokojowe usposobienie.
Europa pomiedzy wojowniczoscig paristw a zdolnoscig do rozwigzari pokojo-
wych, w: tenze, Konfesjonalizacja. Kosciol i paristwo w Europie..., s. 590-606,
s. 590-606; tenze, Die Konfessionalisierung Europas — Ursachen und Folgen fiir
Kirche, Staat, Gesellschaft und Kultur, w: 1648 — Krieg und Frieden in Europa...,
t. 1, s. 219-228. Szeroko zakrojony antropologiczno-historyczny zarys epoki:
W. Reinhard, Die lateinische Variante von Religion und ihrer Bedeutung fiir die
politische Kultur Europas. Ein Versuch in historischer Anthropologie, ,,Saeculum”
43,1992, s. 231-255.

164



Wymiana kulturalna i stosunki migdzywyznaniowe w Europie

moS¢ oznaczala zawsze tez integracje polityczng i spoleczna;
na koniec, ze religijne i wyznaniowe relacje i procesy wymiany
zawsze oddzialywaly rowniez na plaszczyZznie og6lnokulturo-
wej 1 spoteczne;j.

2. Relatywizacja reformacji jako cezury epok

Teza o stosunkowo stabilnym typie socjoreligijnym, ktory
decydowat o ksztalcie spoleczefistwa europejskiego w tysiac-
leciu od okoto 800 do 1800 r., niesie ze soba pewne nieunik-
nione konsekwencje dla oceny reformacji jako zjawiska, ktore
zapoczgtkowalo nowa epoke.

Zrodta koncepcji, wedle ktorej reformacja byta przetomem
w dziejach powszechnych, tkwiag w ocenach wiasnych prote-
stantOw oraz dziewietnastowiecznej historiografii niemieckiej
z Heglem i Leopoldem von Ranke na czele. W tej tradycji
miescita si¢ rowniez teza o rewolucji wczesnoburzuazyjnej’,
wypracowana w latach 60. i 70. XX w. przez historykow ener-
dowskich i radzieckich, ktora jednak — jesli si¢ nie myle — nie
przyjeta sie w innych krajach Srodkowoeuropejskich, przede
wszystkim za$ nie zostala zyczliwie przyjeta w Polsce.

Historiograficzna analiza porOwnawcza na gruncie euro-
pejskim wyraznie ukazuje, ze tak ograniczona recepcja tezy
o rewolucji wezesnoburzuazyjnej nie zaskakuje. Wyobrazenie
bowiem, ze nowozytno$¢ wytonila si¢ z reformacji, jest pogla-
dem na wskro$ niemieckim®. Inni historycy, przede wszystkim

’ Klasyczna dokumentacja tej debaty w: Reformation oder friihbiirgerliche
Revolution?, red. R. Wohlfeil, Miinchen 1972; ,,ortodoksyjne”, marksistowskie
ujecie mozna znalez¢ w: Die friihbiirgerliche Revolution in Deutschland, red.
M. Steinmetz, Berlin 1985.

® Wigcej na ten temat w: H. Schilling, Reformation — Umbruch oder Gip-
felpunkt eines Temps des Réformes?, w: Die frithe Reformation in Deutschland
als Umbruch, red. B. Moeller, Giitersloh 1998, s. 13-34; na temat wywolanej
przez te kwesti¢ debaty ostatnio: B. Hamm, Wie innovativ war die Reformation?,
,,Zeitschrift fiir Historische Forschung” 27, 2000, s. 481-497. Z zupelnie innej
perspektywy, mianowicie badaf nad kryzysem XVII w., Hartmut Lehmann
popiera zaproponowana nowa periodyzacje historii: ,,Czyz nie jest wlasciwym
— pyta — ujmowac¢ okres od XIII do XVIII w. jako jeden ciag rozwojowy i czy
nie mozna postrzega¢ kryzysy XVII w. jako poZne przejawy kryzysow czterna-
sto- i pigtnastowiecznych?”; H. Lehmann, Die Krisen des 17. Jahrhunderts als
Problem der Forschung, w: Krisen des 17. Jahrhunderts als Problem der Forschung,
red. M. Jakubowski-Thiessen, Gottingen 1999, s. 13-24, tu s. 21 n.

165



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

francuscy, méwia natomiast o epoce wielu reformacji (m.in.
Jean Delumeau)’, majac przy tym na mysli stulecia migdzy
1250 a 1550 r. W rzeczy samej, z perspektywy europejskiej
wida¢, ze teologia, pobozno$¢, ordynacje koScielne, a takze
spoleczne formy przejawiania si¢ religii juz na dtugo przed
Lutrem wkroczyly na droge odnowy — poczawszy od zako-
néw zebraczych w XIII w., poprzez devotio moderna w XIV
1 XV w. i ruch husycki, skonczywszy na wyraznej modernizacji
Kurii Rzymskiej w XIV i XV w., ktora przeobrazita jej struk-
tury polityczne, administracyjne i finansowe. W tym kontek-
Scie wystapienie Lutra jawi si¢ raczej jako reakcja na kryzys
modernizacyjny KoSciota rzymskiego, szczeg6lnie irytujacy
z perspektywy odlegtych, saksonskich peryferii, a nie jako
modernizacja par excellence. W historiografii zachodnionie-
mieckiej zaczeto coraz czesciej podwazad tradycyjne zatozenie
o roli reformacji jako rewolucyjnej przemiany czy epokowego
wydarzenia. PrzewartoSciowanie to rozpoczelo si¢ mniej wie-
cej w tym samym czasie, gdy w NRD toczyla si¢ dyskusja
na temat rewolucji wczesnoburzuazyjnej. W historiografii
zachodnioniemieckiej nowe impulsy nadeszly z dwu kierun-
kéw — ze studiow nad pdznym Sredniowieczem (a konkretnie
prac Hartmuta Boockmanna, Petera Morawa, Kaspara Elma
i Klausa Schreinera) oraz nad konfesjonalizacja, zapoczatko-
wanych przez Wolfganga Reinharda i Heinza Schillinga.
Wyniki badan nad péZnym Sredniowieczem (w szczegOl-
nosci nad historig teologii, duchowosci i poboinoéci ludo-
wej®, ale takze nad hlstorlq 1nstytuc]1 koScielnych i spolecznq)
coraz wyrazniej ukazuja, ze zmiana jakoSciowa, jaka przynio-
sta europejska nowozytno$¢, bierze poczatek w ,,tworczym
zageszezeniu” (gestaltende Verdichtung) stuleci przedreforma-

7P. Chaunu, Le temps de réformes. La Crise de la chrétienté. L’éclatement
(1250-1550), Paris 1975 (zob. tez ttum. pol.: Czas reform. Historia religii i cywi-
lizacji (1250-1550), ttum. J. Grosfeld, Warszawa 1989); J. Delumeau, Reformy
chrzescijaristwa w XVI1 i XVII w., t. 1: Narodziny i rozwdj reformy protestanckiej,
tlum. J.M. Kioczowski, t. 2: Katolicyzm miedzy Lutrem a Wolterem, thum. P. Kio-
czowski, Warszawa 1986.

8 Pionier na tym polu badan, Robert Scribner, traktowat z reguly wieki XV
i XVI jako pewna calo$¢; zob. np. R.W. Scribner, Elements of popular belief,
w: Handbook of European history..., t. 1, s. 231-258; Popular religion in Germany
and Central Europe, 1400-1800, red. B.[R.W.] Scribner, T. Johnson, London 1996.

166



Wymiana kulturalna i stosunki migdzywyznaniowe w Europie

cyjnych, by sparafrazowa¢ klasyczne sformulowanie Petera
Morawa’. P6Znego Sredniowiecza nie uwaza si¢ juz za Joha-
nem Huizingg za ,,jesien”!’, ale raczej za rozpoczecie — nowo-
zytnoSci w Europie.

Ponadto badania nad poreformacyjnymi procesami kon-
fesjonalizacyjnymi w Niemczech i w Europie wskazujq, ze
poczatki i przyspieszenie przemian przypadly nie na okres
reformac]l a tym samym nie na dziesieciolecia tzw. rewolu-
cji wezesnoburzuazyjnej, lecz dopiero na okres po 1550 r.,
ze szczegOlna za$ intensywnos$cig na dziesigciolecia okofo
1600 r. Tym samym — moéwiac dobitnie — reformacja znik-
nela, starta z jednej strony przez przedreformacyjne ,,tworcze
zageszezenie” pOznego Sredniowiecza, z drugiej za$ — gldwna
poreformacyjng fale formujaco-modernizujaca epoki konfe-
sjonalizacji. Oznaczato to ponownie otwarcie dyskusji periody-
zacyjnej. Obecnie od historykow oczekujemy zbadania okresu
od 1400 r. — czy nawet od XIII w. — do XVII stulecia bez auto-
matycznego dzielenia tego okresu na czasy przed i po refor-
macji. Jest to zadanie innowacyjne, ktoremu probuje wszak
sprosta¢ takze niniejsza konferencja, zaprojektowana przez
Mariana Dygo.

3. Konfesjonalizacja i paradygmat konfesjonalizacji
w badaniach nad historig spoleczefstwa i kultury
epoki wczesnej nowozytnosci

Teza o dlugim okresie przemian w religii i KoSciele, trwaja-
cym od poznego Sredniowiecza az do XVII w., oraz ich przy-
spieszeniu w latach 1550-1650 sprawita, ze w centrum zain-
teresowania badaczy znalazto si¢ kulturowe i ogdlnodziejowe
znaczenie wyznah: luteranizmu, potrydenckiego katolicyzmu,
kalwinizmu. W celu poznania ich roli w ogélnospotecznych
przemianach i procesach przeksztalcen, a takze dla zainspi-
rowania nowych kierunkow badawczych, wypracowano model

° P. Moraw, Von offener Verfassung zu gestalteter Verdichtung. Das Reich im
spdten Mittelalter; 1250 bis 1490, Berlin 1985.

10°J. Huizinga, Herbst des Mittelalters, wyd. 8, Stuttgart 1961 (wyd. pol.: Jesieri
Sredniowiecza, ttum. T. Brzostowski, wyd. 6, Warszawa 1998).

167



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

interpretacyjny okreSlony mianem konfesjonalizacji'!. Patrzac
z punktu widzenia historii nauki, rzec mozna, ze badania nad
konfesjonalizacja wyksztalcity si¢ ze zmodyfikowanej recepcji
debaty nad teorig Maksa Webera — nie tylko jego tezy o kal-
winizmie, lecz takze, a wtaSciwie przede wszystkim — o racjo-
nalizacji. Tym samym do glosu doszedl sposob patrzenia na
historig, ktéry uwypukla jej procesualny charakter. Dzieki
temu struktury religijne i koScielne oraz przeobrazenia rodza-
cej si¢ nowozytnosci (XV-XVII w.) — przy czym chodzi tu
bardziej o przeksztalcenia okresu umacniania si¢ podzialow
konfesyjnych niz weczesnej fazy reformacji — zaczely jawic si¢
nie jako anachroniczne hamulce przemian spotecznych, lecz
wrecz przeciwnie — jako jedna z ich sil napedowych. Zatem
konfesjonalizacje postrzega si¢ obecnie nie jako powr6t do
fadu przednowozytnego, ,,w zasadzie” juz przezwyciezonego
przez humanizm i renesans porzadku poprzedzajacego okres
zachodzacych zjawisk sekularyzacyjnych, lecz wrecz przeciwnie
— jest ona jednoznacznie pojmowana jako modernizacja. Pod
wplywem tezy Maksa Webera o roli kalwinizmu [w procesie
racjonalizacji i modernizacji — red. nauk.] historiografia juz
od dawna tak wia$nie postrzegata rzekomo w swej istocie pro-
gresywny protestantyzm kalwinsko-reformowany oraz grup
nonkonformistow. Obecnie role modernizacyjna przypisuje si¢
tez luteranizmowi i odnowionemu katolicyzmowi potryden-
ckiemu. Wyznanie ewangelicko-reformowane, luteranizm i kon-
fesjonalizacja katolicka ujmowane s3 w Scislym systemowym
i pojeciowym zwiazku, jako procesy przebiegajace paralelnie,
identyczne lub podobne do siebie pod wzgledem funkcjonal-
nym, tzn. w zakresie ich makrohistorycznych funkcji i skutkow.

Pojeciem ,konfesjonalizacja” okresla si¢ proces funda-
mentalnych przemian spotecznych, ktOry z jednej strony

' Na temat rozwoju tego paradygmatu w historiografii zob. przyp. 1.
Z nowszych prac zob. W. Reinhard, , Konfessionalisierung” auf dem Priifstand,
w: Konfessionalisierung in Ostmitteleuropa..., s. 79-88; zob. tez Drei Konfessionen
in einer Region. Beitrige zur Geschichte der Konfessionalisierung im Herzogtum
Berg vom 16. bis 18. Jahrhundert, red. B. Dietz, S. Ehrenpreis, Koln 1999 (tu
przede wszystkim systematyzujacy zarys: W. Schulze, Konfessionalisierung als
Paradigma zur Erforschung des konfessionellen Zeitalters, s. 15-30 oraz S. Ehren-
preis, Konfessionalisierung von unten. Konzeption und Thematik eines bergischen
Models?, s. 3-14).

168



Wymiana kulturalna i stosunki migdzywyznaniowe w Europie

objat zmiany w sferze religii, KoSciota, mentalnoSci i kultury,
z drugiej za§ — przeobrazenia w pafistwie, polityce i spofe-
czefistwie. W koncepcji tej chodzi zatem nie tylko o powstanie
nowozytnych KoSciolow wyznaniowych jako instytucji, czy tez
wyksztalcenie si¢ wyznan jako systemow religijno-kultural-
nych, r6zniacych si¢ od siebie pod wzgledem doktryny, ducho-
woscl, rytu i kultury codziennoSci. Istotny jest raczej sterowany
przez religi¢ 1 KoScioly proces przemian, ktory objat wszystkie
obszary zycia prywatnego i publicznego, w znacznym stopniu
wspoltworzac profil nowozytnej Europy. Badania nad tak
ujeta konfesjonalizacja obejmuja niezwykle szeroki zakres:
od probleméw politycznych, prawnych i instytucjonalnych,
poprzez zagadnienia mentalnoSci i normalizacji zachowan
(dyscyplinowanie spoteczne i koScielne) az po znaczenie kwe-
stii wyznaniowych dla polityki zagranicznej i ksztattowania
si¢ migdzynarodowej rownowagi mocarstw, czyli dla historii
stosunkOw politycznych na najwyzszym poziomie.

Tak wiec konfesjonalizacja, ktora w latach 30. XVI w.
objela juz w zasadzie wszystkie spoteczefistwa i pafnstwa
Europy, bynajmniej nie byla hamulcem przemian spotecznych,
lecz prowadzita do modernizacji — i to na niemal wszystkich
obszarach zycia publicznego i prywatnego. W kazdym razie
taki wniosek wynika z intensywnej dyskusji historykdw nowo-
zytnosci, toczacej si¢ od kilku lat w Ameryce i Europie.

Formowaly i modernizowaly si¢ przede wszystkim same
KoScioly, czyniac to na przykiad poprzez jednoznaczna,
nowozytng definicje podstaw dogmatycznych w réznych
wyznaniach wiary, by wymienic jedynie Confessio Augustana,
Helvetica, Gallicana czy Professio fidei Tridentinae. Wazne bylo
réwniez powigkszenie nowozytnego instrumentarium — biuro-
kratyzacja i profesjonalizacja duchowiefistwa. Ponadto w kilku
wypadkach — przede wszystkim w kalwinizmie — doszto do
poszerzenia autonomii i podmiotowoS$ci gminy wyznaniowe;j.
Na koniec wreszcie, istotna role odegraly wydajne instancje
kontrolne i dyscyplinujace, poczawszy od protestanckiego
dyscyplinowania koScielnego, poprzez rozpowszechnione we
wszystkich KoSciotach wizytacje, a skoficzywszy na inkwizycji,
o ktorej mozna powiedzie¢ wszystko, tylko nie to, ze byla
archaiczna czy zacofana.

169



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Jednakze modernizacji i formowaniu na sposéb nowo-
zytny podlegaly takze panfstwo i spoleczenstwo. Powstalo
nowozytne pafstwo wyznaniowe, ktore na zewnatrz odrdz-
niato si¢ od innych pafnstw poprzez wyznanie albo ustano-
wienie KoSciota panstwowego, jednocze$nie konsolidujac
si¢ wewnetrznie, zarowno duchowo, jak i instytucjonalnie.
Nastgpilo to w duzej mierze poprzez lansowanie nowozytnej
zasady suwerennoSci, pozostajgcej w najscislejszym zwigzku
z czesto majacyg gwaltowny przebieg i wywotujacg konflikty
konfesjonalizacja.

Ksztaltowat sie takze nowozytny system europejskich
mocarstw (Mdchteeuropa), rodzacy si¢ wsréd wojen religijnych
1 wyznaniowych, ktore — tutaj mozna, nieco prowokacyjnie,
jedynie o tym wspomnieé — stanowily nieodigczny skfadnik
epoki konfesjonalizacji. Wojny te — czy nam si¢ to podoba,
czy nie — byly niczym gwattowne i potezne koto zamachowe
nowozytnych procesoOw formotwdrczych i modernizacyjnych
rowniez z tego powodu, ze z czasem prowadzity do dekonfe-
sjonalizacji oraz autonomizacji w sferze polityki.

Ponadto powstato ujednolicone, nowozytne, zdyscypli-
nowane spoleczefistwo poddanych. Méwigc ogodlnie, zazna-
czyly sie nowozytno-nowoczesne formy w zyciu maizenskim,
rodzinnym, wychowaniu i edukacji, roli kobiet w domu i sferze
publicznej, a takze nowe formy w mysleniu, emocjonalnosci
i zachowaniu ludzi. Wszystko to stanowi nadzwyczaj szerokie
i zroznicowane pole badawcze, rowniez w kontekscie pytania,
jak gleboko te — same w sobie wyrazne — tendencje przeniknety
do rzeczywistosci, czyli na ile efektywna byta konfesjonalizacja.

Badania nad tymze procesem otwieraja przed historia religii
i KoSciotow niezwykle szerokie pole nowych pytan i analiz. Nie
miejsce tu na zajmowanie si¢ tg kwestig szczegotowiej, nie jest
to tez konieczne. Chodzi bowiem raczej o konsekwencje wyni-
kajace z tego dla tematu niniejszych rozwazan, czyli o histori¢
relacji migdzy religiami i wyznaniami oraz ich — by¢ moze takze
jakoSciowe — przeobrazenia w XV i X VI stuleciu. W zwiazku
z tym druga cze$¢ mojego referatu zawiera kilka ogolniejszych
przemysSlen i przywoluje jeden przyklad, w osobie wielkiego
polskiego reformatora Jana Laskiego vel Johannesa a Lasco,
jak na ogot z facifiska nazywano go w Europie Zachodnie;j.

170



Wymiana kulturalna i stosunki migdzywyznaniowe w Europie

II. Wymiana mi¢edzywyznaniowa
a bariery konfesyjne

1. Zasadnicze przeobrazenia podstaw regionalnego
zroznicowania Europy w epoce podziatow wyznaniowych

W perspektywie kolejnych zagadnien, ktore beda podejmo-
wane na niniejszej konferencji w najblizszych dniach — historii
stosunkow miedzyreligijnych i zwigzanych z tym procesow
wymiany w Europie Srodkowej i Wschodniej od XIV do
XVII w. — trzeba pamigtac¢ o dwu aspektach makrohistorycz-
nej perspektywy europejskiej. Po pierwsze, podczas wszystkich
debat nad Scilej zakreS§lona problematyka nalezy mie¢ na
uwadze to, ze glebokim przemianom jakoSciowym podlegaly
w okresie od XIV do XVII w. nie tylko same podstawy, ale
takze konkretne wersje i funkcje tego rodzaju stosunkow kul-
turalnych i procesow wymiany. Po drugie zas, trzeba uwzgled-
nic¢, ze w poszczegoOlnych regionach Europy przemiany nasta-
pily w rOznym czasie, a takze byly odmienne treSciowo. Obie
tezy opatrze krétkimi objasnieniami.

Po pierwsze, mOwigc o jakoSciowej zmianie podstaw
1 odmiennej funkgcji stosunkow kulturalnych i wymiany miedzy-
religijnej w Europie od XIV do XVI w., mam na mysli przede
wszystkim konfesjonalizacje. W wyniku reformacji uksztat-
towaly sie¢ homogeniczne ,,systemy §wiatopogladowe”, ktore
w swych wyznaniach wiary (confessiones) sformulowaly jedno-
znaczne kryteria przynaleznoSci i wykluczenia, a tym samym
wytyczyly granice ostrego podziatu na ,,my” i ,,oni” — przy
czym tych ostatnich z reguly uwazano za potepionych. W ten
sposOb w tonie tacinskochrzeScijafiskiej cywilizacji europej-
skiej po raz pierwszy wyksztalcito si¢ wiele sformalizowanych,
najczesciej zwiazanych z poszczegdlnymi narodami i krajami
kultur koScielno-wyznaniowych, ktore Wzajemnie si¢ wyklu-
czaly i migdzy ktorymi powstaly przepascie, istniejagce potem
przez cale pokolema utrudnla] ace, a nawet uniemozliwiaj ace
wszelkie kontakty i wymiang. Trzeba wprawdzie zauwazy¢,
ze takze Sredniowieczna societas christiana nigdy nie byta
tak jednorodna jak to si¢ moze wydawac z perspektywy roz-
dartej podziatami epoki nowozytnej. Nigdzie nie widac tego

171



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

tak wyraznie jak w strefie granicznej miedzy Europg Srod-
kowo-Wschodnig a Wschodnia. Wszak i w samym chrzescijan-
stwie tacifiskim istniaty regionalne kultury religijne, integru-
]qce si¢ wokot pewnych postaci i kultow. Wymienig jedynie
sw. Jadwige Slaskg (1174-1243) oraz polskie sanktuarium,
Czestochowe, ze szczegllnie rozbudowanym, lokalnym kul-
tem maryjnym. Jednak te i inne religijne tozsamosSci epoki
Sredniowiecza, w odroznieniu od nowozytnych tozsamosci
wyznaniowych, nie niosly ze soba wykluczenia. Nie przekre-
Slaty mozliwosci wymiany i podtrzymywania kontaktow. Miaty
wprawdzie wymowe polityczna i spoteczna, jak na przykiad
kult $w. Jadwigi dla Slaskiej szlachty czy mieszkajacej tam
ludnoSci niemieckojezycznej. Mimo to poczucie przywiazania
do $w. Jadwigi czy Czarnej Madonny z Czestochowy pozo-
stawato uniwersalne, poniewaz w sposob niezaprzeczalny
stanowito czeS¢ powszechnego Kosciota katolickiego. Refor-
macja i konfesjonalizacja zmienily to catkowicie. Integracja
w duchu nowozytnym kultur religijnych wigzala si¢ z wyklu-
czaniem 1 wytyczaniem granic. Naprzeciw uwewnetrznio-
nego ,,my” stangfo jasno zdefiniowane ,,obce”, ,inne” — to
co zewnetrzne, by nie powiedzie¢ wrogie. Wymiana mi¢dzy
nimi byta zasadniczo zakazana, jesli nawet — jak to czesto
w historii bywa — rzeczywistoS¢ i zycie codzienne nie zawsze
si¢ do tego stosowaly, na przekér normom umozliwiajac czy
nawet wymuszajac nawiazywanie kontaktow. W perspektywie
makrohistorycznej decydujace znaczenie przypadto jednak
zjawisku wykluczenia i utrwalania podziatéw. Na przyktad przy
okazji wyboru uczelni, ktérego przez cale pokolenia dokony-
wano wedle kryterium wyznania, decydujac si¢ na uniwersytet
katolicki, luteranski badz kalwinski. A jeszcze bardziej jest to
widoczne w sferze rytualnej, w procesjach 1 pielgrzymkach,
ktore przechodzily przez teren protestanckich sgsiadow jak
gdyby szly przez terytorium wroga. Czy tez na przyktadzie
eucharystii, od ktorej w katolickich koSciotach jeszcze dzisiaj
odsuniety jest kazdy chrzedcijanin niekatolik'.

12 Na temat powstania i funkcji kulturowych tozsamosci w ogdle oraz wyzna-
niowych tozsamo$ci okresu nowozytnego w szczegdlnoSci istnieje juz obszerna
literatura. O tozsamosci wyznaniowej ostatnio zob. H. Schilling, Konfessionalitdt
und europdische Identitdt, w: Die religiése Dimension im Geschichtsunterricht an

172



Wymiana kulturalna i stosunki migdzywyznaniowe w Europie

Po drugie, istotna jest kwestia roznic regionalnych, a kon-
kretnie sytuacp w Europie Srodkowej i Srodkowo-Wschodniej®.
W porownaniu z Europa Zachodnig i terytorium potozonego
w samym jej Srodku Swietego Cesarstwa Rzymskiego, gdzie
podzialy i antagonizmy instytucji i kultur wyznaniowych przy-
braly juz wyrazng postac, na obszarze Europy Wschodniej
i Srodkowo-Wschodniej, od Polski na péinocy, do Wegier,
Siedmiogrodu i Batkanéw na potudniu, sprzecznosci te nie
byly tak ostre i zasadnicze. Wymiana religijna na tych tere-
nach w Sredniowieczu byta szczeg6lnie duza i r6znorodna —
takze migdzy chrzeScijanstwem tacinskim i greckim. Wydaje
si¢, ze nie uleglo to zasadniczym zmianom réwniez w XVI
i na poczatku XVII w. Jak wida¢ zatem wykluczenie, podzialy
1 zanik kontaktow religijnych i og6lnokulturalnych w wyniku
konfesjonalizacji zachodzily tutaj powoli i z duzym op0z-
nieniem. W wielu wypadkach odnosi si¢ nawet wrazenie, ze

Europas Schulen, red. W. Schroeiber, H.M. Korner, Neuried 2000, s. 121-138.
Ogolnie na temat kwestii tozsamoSciowych zob. np.: Nationale und kulturelle
Identitdt. Studien zur Entwicklung des kollektiven Bewufitseins in der Neuzeit,
red. B. Giesen, Frankfurt am Main 1991; Nationale, ethnische Minderheiten
und regionale Identitdten in Mittelalter und Neuzeit, red. A. Czacharowski, Torun
1994; Stindische und religiose Identititen in Mittelalter und frither Neuzeit, red.
S. Kwiatkowski, J. Mattek, Toruf 1998; Muster und Funktionen kultureller Selbst-
und Fremdwahrnehmung. Beitrdge zur internationalen Geschichte der sprachlichen
und literarischen Expansion, red. U.C. Sander, F. Paul, Go6ttingen 2000. Na temat
codziennego wspdlistnienia wyznan niedo$cignione opracowanie to: E. Francois,
Die unsichtbare Grenze. Protestanten und Katholiken in Augsburg 1648-1806, Sig-
maringen 1991. Zob. takze P. Warmbrunn, Zwei Konfessionen in einer Stadt. Das
Zusammenleben von Katholiken und Protestanten in den paritdtischen Reichsstdid-
ten Augsburg, Biberach, Ravensburg und Dinkelsbiihl von 1548-1648, Wiesbaden
1983; P. Tschunke, Konfession und Alltag in Oppenheim. Beitrag zur Geschichte
von Bevolkerung und Gesellschaft einer gemischt konfessionellen Kleinstadt der
frither Neuzeit, Wiesbaden 1984; E. Heller-Karneth, Drei Konfessionen in einer
Stadt. Zur Bedeutung des konfessionellen Faktors im Alzey des Ancién Regime,
Wiirzburg 1996.

13 Te oceny wynikaja rzecz jasna z pierwszego wrazenia, powstalego po
zapoznaniu si¢ ze wstepnymi wynikami dopiero rozpoczynajacych si¢ badan
komparatystycznych z zakresu socjologii religii i historii wyznan na tym terenie.
Zob. Frontiers of faith... — powstale po pierwszym roboczym spotkaniu kiero-
wanego przez Istvana Totha i Heinza Schillinga zespotu ,,Religion and cultural
exchange” w ramach European Science-Project ,,Cultural Exchange in Europe,
the 15th—18th centuries”; Church and society in Central and Eastern Europe, red.
M. Craciun, O. Chitta, Cluj-Napdca 1998; trdjjezyczny tom zbiorowy Katholische
Reform und Gegenreformation in Innerésterreich 1564-1628, red. EM. Dolinar,
M. Liebmann, H. Rumpler, L. Tavano, Klagenfurt 1994.

173



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

przewage mialy sily sprzed okresu podziatow konfesyjnych,
a takze tendencje przeciwne lub obojetne formowaniu si¢
wyznan. Wiasnie w odniesieniu do konfesjonalizacji i sto-
sunkow miedzyreligijnych daje si¢ wyr6zni¢ odrebny typ —
Srodkowo-wschodnio- i wschodnioeuropejski — pozostajacy
na marginesie przemian i ogarnigty charakterystycznymi dla
Europy Zachodniej i Srodkowej procesami przeobrazen na
mniejszg skale. Ta szczegOlna sytuacja zakoniczyta si¢ w Pol-
sce, Czechach, Stowenii, Chorwacji i w habsburskich teryto-
riach poludniowo-wschodniej Europy w momencie zwyciestwa
konfesjonalizacji katolickiej na poczatku XVII w. Jednak na
Wegrzech, w Siedmiogrodzie i na Batkanach utrzymywata si¢
jeszcze w XVIII w.

2. Przyktad — Jan Laski i dialektyka religijno-kulturalne;j
wymiany i podziatow wyznaniowych

Obszerne przedstawianie dzialalnoSci polskiego humanisty
i reformatora Jana taskiego przed tym audytorium bytoby
wywazaniem otwartych juz drzwi'*. Dlatego tez moge si¢
ograniczy¢ do analizy tego, co w postaci Laskiego, czy tez
jego zyciowej drodze i dokonaniach, jest interesujace, a nawet
moze paradygmatyczne dla naszego tematu. Dla wyraZniej-
szego zarysowania problemu postuze si¢ modelem fazowym.

Faza pierwsza: przedkonfesyjna wymiana kulturalna
1 przyswajanie impulsow religijnych z Europy Potudniowej,
Zachodniej i Srodkowej (do konica lat 30. XVI w.). Mowiac
o latach dziecifistwa i mtodoSci urodzonego w 1499 r. pol-
skiego szlachcica, trzeba przede wszystkim zauwazy¢, ze jego
kraj rodzinny (oczywiScie przede wszystkim szlachta i wywo-
dzace si¢ w duzym stopniu z tego stanu duchowienstwo) utrzy-

4 Zob. ostatnio obszerniej na ten temat wydany przez Johannes a Lasco
Bibliothek tom zbiorowy: Johannes a Lasco (1499-1560). Polnischer Baron,
Humanist und europdischer Reformator, red. Ch. Strohm, Tiibingen 2000. Wspa-
nialy wglad w kulturalny i intelektualny §wiat Laskiego i Fryzji Wschodniej daje
réwniez katalog niewielkiej wystawy zorganizowanej przez emdeniska Johannes
a Lasco Bibliothek w nawie gidéwnej tamtejszego Grofle Kirche z okazji pigé-
setlecia urodzin polskiego arystokraty i wschodniofryzyjskiego reformatora; zob.
H. Jurgens, Johannes a Lasco. Ein Leben in Biichern und Briefen. Eine Ausstel-
lung der Johannes a Lasco-Bibliothek vom 15.7-28.11.1999, Wuppertal 1999.

174



Wymiana kulturalna i stosunki migdzywyznaniowe w Europie

mywal ozywione kontakty z centrami kulturalnymi Europy
Zachodniej i Poludniowej, przede wszystkim z Rzymem, Bolo-
nia, a takze z Paryzem i pozostajacymi pod wptywem Erazma
z Rotterdamu twierdzami humanizmu lezacymi na pétnoc od
Alp: Bazylea i Lowanium. Jesli chodzi o relacje z Niemcami
i oSrodkami wczesnej reformaciji, czyli Saksonia i Wittenberga,
decydujace znaczenie mial, moim zdaniem, pomijany z reguty
aspekt historii kultury europejskiej okoto 1500 r., a mianowi-
cie kulturalna i modernizacyjna przewaga Polskl a wlasciwie
jej wyksztalconej elity, nad graniczacymi z nig na zachodzie
terytoriami niemieckimi na wschdd od Laby, skad wywodzita
si¢ luteranska reformacja.

Ta kulturalna przewaga Polski nad bezpoSrednio z nig
graniczacymi obszarami Niemiec miata decydujacy wplyw na
zycie i dzieto Jana Laskiego. Decydujac o ksztatcie wyksztat-
cenia zagranicznego, odpowiednim dla przeznaczonego do
wielkiej kariery mtodego arystokraty, wybrano Wtochy: Rzym
i Bolonig, potem za§ — podczas drugiej i trzeciej podrozy
zagranicznej — wybor padl na Bazyleg, Paryz i Lowanium.
Inne oSrodki uniwersyteckie bytyby dla urodzonego na prze-
tomie XV 1 XVIw. polskiego moznowladcy epoki odrodzenia
zbyt prowincjonalne. A juz na pewno z brakiem zrozumienia
spotkalby sie pomysl, by posta¢ go na studia na niedawno
zatozony w Saksonii uniwersytet w Wittenberdze — wszak tam-
tejsza Leucorea nie mogta pod zadnym wzgledem konkuro-
wac z renesansowq i humanistyczng kulturg Krakowa, ktorej
osrodkiem byl zar6wno tamtejszy czcigodny uniwersytet, jak
i magnacki dwor kardynata Laskiego.

Dystans dzielgcy Laskiego od Lutra byt niejako uwarun-
kowany kulturalnie — przewagg rozwojowa Polski nad teryto-
riami Srodkowoniemieckimi oraz zwigzang z tym intensywnq
wymiang polskich elit juz to z Wiochami, juz to z rownie
zaawansowanymi obszarami Europy Srodkowo-Zachodniej,
od Bazylei poprzez Paryz do Niderlandoéw. W interesujacym
nas kontekscie decydujgce znaczenie majg, moim zdaniem,
dwa aspekty histoire intellectuelle Y.askiego. Jego, mowiac
dobitnie, antywittenbersko$§¢ — przy czym, uwzgledniajac
jego znane kontakty z Melanchtonem, mam na tu mysli nie
realne zetknigcie si¢ z Wittenberga, lecz raczej jego formacje

175



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

duchowo-intelektualng — a takze fakt dtugofalowego procesu
podejmowania decyzji o przylaczeniu si¢ do obozu reformacji,
zwigzanego zreszta z dystansem wobec reformacji wittenber-
skiej spod znaku Lutra.

Btedem bytoby twierdzenie, ze Laski juz w Bazylei i Paryzu
obracat si¢ w kregach reformatorskich czy tez opatrywanie go
etykietka protestanta. Do tego rodzaju oskarzen — wysuwa-
nych w Polsce przez kregi dworskie i duchowiefistwo — nalezy
podchodzi¢ z dystansem, tym bardziej ze nierzadko byly to
glosy politycznych przeciwnikéw jego rodziny, a w szczegOl-
nosci stryja, ktory jako prymas zajmowal eksponowane stano-
wisko w Kosciele i panistwie. Przede wszystkim trzeba jednak
pamietac, ze droga, ktora wiodta Laskiego poprzez Lowanium
do decyzji o przystapieniu do reformacji — a nie bez znacze-
nia okazato si¢ tu takze malzenstwo — byla drogg humanisty,
w duchu devotio moderna, nie za$ reformacji w sensie konfe-
syjnego wykluczenia. Zaden bowiem zdeklarowany protestant
w 1538 r. nie zgodzitby si¢ chetnie na kontynuowanie studiow
w Lowanium, 6wczesnej twierdzy agresywnie antyprotestanc-
kiego katolicyzmu, a zarazem gniezdzie humanizmu i dewo-
cyjnej poboznoSci.

Fryzja Wschodnia®, gdzie Laski przybyt w 1542 r., odpo-
wiadata wybranej przez niego drodze i to zaréwno w kwestiach
religijno-koScielnych (nie doszio tam jeszcze do ostatecznych
rozstrzygnie¢ wyznaniowych), jak i pod wzgledem ksztattu
spoteczenstwa i kultury politycznej. PoloZenie na przecigciu
szlakow, ktOrymi poprzez morze przewozono towary i idee —
gldéwnie z zachodu i p6tnocy, ale takze ze wschodu i poludnia
— sprawilo, ze spoleczefistwo wschodniofryzyjskie w potowie
XVI w. przezywalo szczeg6lne ozywienie duchowe i intelek-

15 Obszernie na temat historii reformacji i Kosciota we Fryzji Wschodniej
zob. M. Smid, Ostfriesische Kirchengeschichte, Pewsum 1994. Doskonale wpro-
wadzenie w t¢ problematyke daje tenze, Ostfriesland, w: Die Territorien des Rei-
ches im Zeitalter der Reformation und Konfessionalisierung. Land und Konfession
1500-1650, red. A. Schindling, W. Ziegler, t. 3: Der Nordwesten, Miinster 1991,
s. 162-181. O samym Emden, centrum wschodniofryzyjskiej reformacji i ,,ma-
teczniku” kalwinizmu w pdéinocno-zachodniej Europie zob. H. Schilling, Refor-
mation und Biirgerfreiheit. Emdens Weg zur kalvinistischen Stadtrepublik, w: Stadt
und Kirche im 16 Jahrhundert, red. B. Moeller, Giitersloh 1978, s. 128-161 (ttum.
ang. w tenze, Civic Calvinism...).

176



Wymiana kulturalna i stosunki migdzywyznaniowe w Europie

tualne, odznaczajac si¢ w duzym stopniu jeszcze przedkonfe-
sjonalizacyjng r6znorodnoscia idei religijnych i kulturalnych.
Ogolnie rzecz biorgc omawiane pdinocno-zachodnioniemiec-
kie hrabstwo Rzeszy przynalezato raczej do srodkowo-zachod-
nioeuropejskiego obszaru wymiany gospodarczej, politycznej
i duchowo-kulturalnej, a takze modernizacji w typie poinoc-
noatlantyckim, w mniejszym stopniu partycypujac w charak-
terystycznym dla Rzeszy procesie konsolidowania si¢ wyznan
i pafnistw terytorialnych. W ten sposob doszto do nadzwyczaj
owocnego — z reformacyjno-koscielnego punktu widzenia —
zetknigcia si¢ polskiego arystokraty Jana Laskiego i potozo-
nego na skrawku wybrzeza Morza Poinocnego hrabstwa Rze-
szy, ktore odznaczato si¢ spoleczna, polityczng i intelektualng
otwartoScia i réznorodnoscig — obie strony pasowaly do siebie
jak dwie potowki jabtka. Jednakze cigzenie ku konfesjonaliza-
cji'®, w Europie Srodkowej potowy XVI w. juz nieuniknione,
w ciggu kilku lat odmienito zaréwno oblicze hrabstwa, jak
1 intelektualny profil i teologiczne poglady Laskiego.

Faza druga: proba podtrzymania wymiany religijnej i kro-
czenia pragmatyczng droga Srodka (lata 40. i poczatek lat 50.
XVIw.). Jako superintendent Fryzji Wschodniej Laski otrzy-
mal od hrabiny Anny [sprawujacej od 1552 r. regencje w imie-
niu niepelnoletnich synow Edwarda i Jana — red. nauk.!7],
i doradzajgcego jej grona humanistycznych politykow zadanie
utworzenia wschodniofryzyjskiego Kosciota krajowego. Wybrat
w tym celu przedkonfesyjna droge pragmatyzmu i religijno-
-teologicznego synkretyzmu. Tak oto na czele wschodniofry-
zyjskiego Kosciota krajowego, zar6wno pod wzgledem organi-
zacyjnym, jak i doktrynalnym znajdujacego si¢ jeszcze w fazie
budowy, stanat cztowiek, ktory w czasie pobytu w Szwajcarii,
gornych Niemczech i Niderlandach wchtonat wiele teologicz-
nych miazmatow, ale dopiero nieco tylko wcze$niej przeszedt

16 Zob. W. Reinhard, Zwang zur Konfessionalisierung? Prolegomena zu einer
Theorie des konfessionellen Zeitalters, ,Zeitschrift fiir Historische Forschung”
10, 1983, s. 257-277.

7 Na temat zycia i dzialalno$ci hrabiny Anny zob. monografi¢: H. Ebbel
Janssen, Grifin Anna von Ostfriesland — eine hochadlige Frau der spdten Re-
formationszeit (1540/41-1575). Ein Beitrag zu den Anfingen der reformierten
Konfessionalisierung im Reich, Minster 1998.

177



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

ostatecznie na stron¢ reformacji, gdyz — zgodnie z koncepcja
swego nauczyciela Erazma z Rotterdamu — mial nadzieje,
ze jako pralat Kosciota katolickiego w Polsce bedzie mogt
w swej ojczyznie przeprowadzi¢ reforme od wewnetrz. Drogi,
jakimi kroczyl w polityce koScielnej i dziatalnoSci organizacyj-
nej we Fryzji Wschodniej i Anglii, zostaly w znacznym stopniu
wytyczone przez jego teologiczne doswiadczenia, jak rowniez
przez wzorce literackie i organizacyjne wywodzace si¢ przede
wszystkim z obszaru gérnoniemiecko-szwajcarskiego. Dla kon-
kretnych poczynan Laskiego we Fryzji Wschodniej i Anglii
decydujace znaczenie mialy aktualne zadania polityczne,
jakie przed nim stawiano oraz dazenie do ich wykonania przy
zastosowaniu rozwigzah pragmatycznych. Wida¢ to przede
wszystkim w jego zaangazowaniu na rzecz wprowadzania dys-
cyplinowania kosScielnego. Jego przyczyny byly dwojakie. Po
pierwsze, wynikalo ono z obyczajowo-moralnego charakteru
chrzeScijanstwa przeniknietego duchem humanizmu, z kto-
rym Yaski zetknat si¢ w Bazylei jako uczen i go§¢ w domu
Erazma oraz ze zwigzanych z nim ideatow religijno-obycza-
jowych, pielegnowanych w niderlandzkich kregach dewocyj-
nych, do ktorych nalezat, mieszkajac w Lowanium. Po drugie
za$ — byto efektem reformacyjnej dyskusji o dyscyplinowaniu,
ktora Laski Sledzit przede wszystkim w pismach teologdéw Jana
Ocekolampadusa, Ulricha Zwingliego, Marcina Bucera i Hein-
richa Bullingera, przy czym niektorych z nich znatl osobiScie.
Konsekwencja tego byta dziatalnosc¢ stynnej Rady Koscielnej
z Emden, ktéra we wczesnych latach 40. XVI w. podjeta spra-
wowanie pieczy nad regimentem i dyscyplinowaniem w tam-
tejszej gminie. OczywiScie Laski siegnat takze do Institutio
Kalwina z 1541 r., ale zapewne juz po rozpoczeciu dziatalnoSci
przez gremium z Emden. Na koScielny i dyscyplinujacy eks-
peryment Laskiego wplynely, procz wspomnianych wptywow
zewnetrznych, roéwniez wschodniofryzyjske tradycje i uktady,
juz to koscielnej, juz to politycznej natury's.

18 Pierwsze protokoly Rady KoScielnej z Emden z lat 40. XVI w. zaginely
i mozna je zrekonstruowaé jedynie fragmentarycznie, od 1557 r. natomiast za-
chowaly si¢ niemalze kompletne. Protokoly z XVI i poczatkéw XVII w. zostaly
wydane w: Die Kirchenratsprotokolle der reformierten Gemeinde Emden, 1557-
—-1620, cz. 1: 1557-1574, cz. 2: 1575-1620, red. i oprac. H. Schilling, K. Schroeiber,

178



Wymiana kulturalna i stosunki migdzywyznaniowe w Europie

Tym samym wprowadzone przez Laskiego w Emden zasady
dyscyplinowania koScielnego i czuwajgca nad ich realizacja
Rada Koscielna jawig si¢ jako zjawisko genetycznie i typo-
logicznie skomplikowane i ambiwalentne, bedace — z punktu
widzenia teologicznego rozwoju autora, jego aktualnych lek-
tur i korespondencji — synkretycznym produktem wptywow
humanistycznych: gérnoniemieckich i niderlandzkich. Nato-
miast Srodowisko historyczno-polityczne, w ktorym Faski
chcial realizowac¢ swoje teologiczne zamysty, zostato uksztat-
towane zupelnie inaczej, a mianowicie przez starsze koncep-
cje organizacyjne potnocnoniemieckiego luteranizmu, stabo
zakorzenione w samym hrabstwie, a takze — przez dazenie
zwierzchnoSci Swieckiej do zdyscyplinowania sfery obyczajowej
— charakterystyczne dla ksztaltujacego si¢ na terenach Rzeszy
i w Europie panstwa wczesnonowozytnego.

Trzecia faza: cigzenie ku konfesjonalizacji albo porazka
humanistyczno-przedkonfesyjnego pragmatyzmu i zwrot ku
konfesjonalizacji. Wnioskiem wynikajacym z powyzszego jest
w duzej mierze niedogmatyczny, przed- i akonfesjonalizacyjny
charakter pracy organizacyjnej Laskiego i wschodniofryzyj-
skich wiadz na poczatku lat 40. XVI w. Doradcy hrabiny
Anny cieszyli si¢ jeszcze swoboda w poszukiwaniu rozwigzan
pragmatycznych, zarowno w sferze koScielnej, jak i Swieckie;.
W kontekscie historii wyznah mozna to scharakteryzowac jako
humanistyczng probe pojscia via media. Ustrojowo dazyli oni
do modelu, ktory potaczylby starofryzyjskie tradycje gminne
i komunalne z potrzebami przenikajacych do Fryzji Wschod-
niej struktur wezesnonowozytnego panstwa terytorialnego pod
ksiazgcym regimentem.

Na pierwszym planie nie stala jeszcze kwestia dogma-
tycznej formacji i prawno-instytucjonalnego zdefiniowania
wschodniofryzyjskiego KoSciota krajowego jako KoSciota
wyznaniowego — pomijajac kwestie, jakie konkretnie miatoby

Koln-Wien 1989, 1992. Wprowadzenie do czesci pierwszej obszernie traktuje
o warunkach powstania gminy reformowanej w Emden oraz roli, jaka odegrat
w tym Jan Laski. Ogdlnie na temat dyskusji o politycznych, prawnych i reli-
gijnych §rodkach dla zabezpieczenia nowozytnej dyscypliny i porzadku zob.
F. Weber, Sendrecht, Policey und Kirchenzucht. Kirchenrechtsbildung und religios-
ethische Normierung in Ostfriesland und Emden bis Ende des 16. Jahrhunderts,
Frankfurt am Main 1998.

179



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

to by¢ wyznanie. Problem ten pojawit si¢ dopiero po tym,
jak Laski w wyniku kryzysu wywotanego przez wschodnio-
fryzyjskie Interim z 1549 r. opudcil hrabstwo. W nastgpnych
dziesigcioleciach naptyw egzulantow, przy jednoczesnej pola-
ryzacji kregow teologicznych takze i we Fryzji Wschodniej
doprowadzﬁ do zniszczenia podstaw dla ]akle]kolwwk pohtykl
via media. HumaniSci znaleZli si¢ pomigdzy § Scierajgcymi sig
frontami. Co charakterystyczne, tuz za owym wyznaniowym
nieprzejednaniem postgpowala totalna konfrontacja na polu
ustrojowo-organizacyjnym. Po jednej stronie znalazta si¢
wladza terytorialna, krystalizujaca si¢ coraz wyrazniej jako
wladza zwierzchnia, ktOra sprzymierzyla si¢ z ukierunkowa-
nym etatystycznie konfesjonalizmem luteranskim. Natomiast
po drugiej stronie stal komunalizm czy tez republikanizm
miejski z Emden i Marschendorf, w sojuszu z konfesjonali-
zacja kalwinska w duchu prezbltersko -eklezjastycznym'. Ow
nowy — dogmatyczny, a nie pragmatyczny, wykluczajacy,
a nie synkretyczny — system osiagnal swoj punkt szczytowy
w ostatniej ¢wierci stulecia w postaci radykalnej kalwinizacji
zycia pod przewodnictwem Menno Altinga®. Ale réwniez sam
reformator Jan Laski i jego pokolenie nie pozostali nietykalni.
Dlatego tez drugi, krotki pobyt Laskiego we Fryzji Wschodniej
przypada juz na inng duchowo-religijng i polityczno-ko$cielna
konfiguracje niz ta ze schytku lat 40. XVI w. Do wymiany
miedzyreligijnej i kontaktow intelektualnych dochodzito takze
w skonfesjonalizowanym hrabstwie, cho¢ byly one ograniczone
geograficznie i przebiegaly z gory wytyczonymi szlakami.
Podobne doswiadczenia zebrat Laski w swojej ojczyZnie,
gdzie — jak wiadomo — byt ,,zatozycielem KoSciota ewangelic-
ko-reformowanego Malopolski i Litwy”?!, ktory statl si¢ pod-
stawa — ostatecznie efemerycznego — KoSciola szlacheckiego
republikanizmu. Probujac zespoli¢ organizacyjnie elementy

19 Zob. Die ,,Emder Revolution” von 1595, red. H. von Lengen, Aurich
1995.

2 Précz prac Menno Smida (Ostfriesische Kirchengeschichte... oraz Ostfries-
land...) zob. takze biografi¢: H. Klugkist Hesse, Menso Alting. Eine Gestalt aus
der Kampfzeit der calvinistischen Kirche, Berlin 1928.

2l Tak sadzi A. Jobert, De Luther a Mohila. La Pologne dans la crise de la
chrétienté, 1517-1648, Paris 1974.

180



Wymiana kulturalna i stosunki migdzywyznaniowe w Europie

Kosciofa krajowego i KoSciola opartego na gminie wyznanio-
wej, reformator mogt wykorzystac¢ wnioski ptyngce z jego dzia-
tafi we Fryzji Wschodniej. Jednakze na poziomie teologicznym
musiat si¢ juz liczy¢ z nadciagajaca konfesjonalizacja. Stad tez
niepowodzeniem zakoficzyla si¢ podjeta przez niego proba
potaczenia luteranéw, kalwindw i braci czeskich w oparciu
o Confessio Augustana Variata z 1540 r. w jeden protestancki
polski KoSciot narodowy, stosujacy dyscyplinowanie koscielne
wedle wzoréw emdeniskich i londyfiskich. Jednakze przyszto$§¢
Polski nalezata, jak wiadomo, nie do protestanckiego uni-
taryzmu, ale do postgpujacej konfesjonalizacji katolickiej,
ktora nadciggneta do szlacheckiej Rzeczypospolitej u schytku
XVI w. — analogicznie zreszta do konfesjonalizacji kalwinsko-
-reformowane;j, post¢pujacej mniej wigcej w tym samym czasie
w regionie Emden we Fryzji Wschodniej, hrabstwie Rzeszy.

Nie ma tu miejsca na obszerniejsze rozwazenie, co kon-
kretnie owa konfesjonalizacja oznaczata dla wewnetrznych
i zagranicznych kontaktow religijnych i wymiany kulturalne;.
W kazdym razie zar6wno we Fryzji Wschodniej, jak i w Polsce
nowozytna tozsamoS$¢ kulturalna i polityczna narodzifa sie
pod wplywem — odmiennej w obu krajach — konfesjonalizacji.
Nie prowadzilo to do catkowitego zerwania kontaktow kul-
turalnych i religijnych. Zostaly one jednak uksztattowane na
nowo, a przy tym od razu poddane nowozytnej formacji i ska-
nalizowane, co oznaczalo mi¢dzy innymi podporzadkowanie
ich kontroli i wptywom KoSciota oraz wtadzy zwierzchnie;.
W wypadku Fryzji Wschodniej efektem byt dualizm kultury
religijnej, historyczno-politycznej, czy tez w ogoéle kultury,
wylonily si¢: luteranski wschdd uksztattowany jako ksiazece
panstwo terytorialne z miastem rezydencjonalnym Aurich jako
centrum oraz kalwinski zachdd zorganizowany wedle zasady
gminnego republikanizmu®, z na poly autonomiczng republika

2 Podsumowanie dyskusji na temat wczesnonowozytnego republikanizmu
miejskiego zob. H. Schilling, Die Stadt in der frithen Neuzeit, Miinchen 1993,
s. 87-93; na temat Fryzji Wschodniej tenze, w: Die ,, Emder Revolution”... W za-
chodnich i péinocno-zachodnich terenach Fryzji Wschodniej takze i wsie mialy
struktur¢ gminno-republikanska, zob. H. Schmidt, Politische Geschichte Ostfries-
lands, Leer 1075, s. 24-61, 66 n. Ogdlnie na temat gminnych struktur w Europie
wezesnonowozytnej zob. P. Blickle, Kommunalismus. Skizzen einer gesellschaftli-
chen Organisation, t. 1-2, Miinchen 2000.

181



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

miejska i miastem portowym Emden jako gtéwnym oSrod-
kiem — czyli dawny obszar dziatalnoSci Jana Laskiego. Wyzna-
niowa rdznorodno$¢ kontaktow kalwiniskiej, zachodniej czesci
hrabstwa w epoce nowozytnej zwrOcona byla odtad przez cate
stulecia w kierunku Zachodu, a zatem ku kalwifiskim pro-
wincjom republiki niderlandzkiej i ku anglikanskiej Anglii,
ktora — przede wszystkim w okresie dominacji purytanizmu
— takze uwazano za pokrewna pod wzgledem wiary i kultury.
Natomiast tak zywe w Sredniowieczu kontakty i wymiana
z luteranskimi albo katolickimi regionami $rodkowych Nie-
miec, graniczacymi z kalwinska czeScia Fryzji Wschodniej od
poludnia i wschodu, zostaly rozluZnione, o ile nie zerwane
zupetnie. Dotyczy to rOwniez wewnatrzfryzyjskiej wymiany ze
wschodnia, luteranska czescig hrabstwa. Tak oto niewielkie
i stabo zaludnione hrabstwo Fryzji Wschodniej przedzielone
zostalo wyrazng granica kulturowa, co niosto ze soba trwate
1 odczuwalne do dzi$ skutki dla podzialow politycznych, spo-
tecznych, gospodarczych i mentalnoSciowych.

Wystepujac przed takim audytorium, nie musze¢ szczego-
fowo omawiac faktu, ze w wyniku katolickiej konfesjonalizacji
— rozpoczetej mniej wigcej w tym samym czasie co kalwinizacja
emdenskiego regionu Fryzji Wschodniej, a wiec w latach 70.
XVI w. — réwniez i Polska otrzymata uformowany na sposob
nowozytny system wymiany i kontaktow, co oznaczato wiacze-
nie w Swiat katolicki, przede wszystkim potudniowej Europy
— w swoisty potokrag siegajacy poprzez kraje habsburskie na
potudniu Rzeszy po Wtochy i dalej Hiszpani¢. Tym samym
nowozytnej Polsce pozostata tylko jedna z wielu drog szerszej
religijnej i kulturalnej wymiany przetartych w epoce huma-
nizmu i renesansu. W odroznieniu od Laskiego na poczatku
XVIw., stulecie poZniej miodzi Polacy z reguly juz nie wybie-
rali si¢ do Bazylei, Emden czy Londynu, by uczestniczy¢ tam
w zyciu religijnym i politycznym.

Zardéwno we Fryzji Wschodniej, jak i w Polsce koncen-
tracji zewnetrznych kontaktow kulturalnych i religijnych
odpowiadata rownie wyrazna konsolidacja sit wewnetrznych.
Zachodnia, graniczaca z Niderlandami cze$¢ Fryzji Wschod-
niej, poczynajac od kofica XVI w. wytworzyta — w oparciu
o fundament potozony przez Jana fLaskiego w potowie

182



Wymiana kulturalna i stosunki migdzywyznaniowe w Europie

XVI w. — kulture i tozsamo$¢ wyznaniowa, ktore oddzia-
tuja do dziS i w ktorych mozna dostrzec wiele elementow
profilu kulturowego, spotecznego i politycznego, przypisy-
wanego kalwinizmowi przez socjologa Maksa Webera, teo-
loga Ernsta Troeltscha i prawnika Georga Jellinka. Stato
si¢ tak, chociaz rolnicza, potnocno-zachodnia czg$¢ Nie-
miec, ktora po zmianie koryta Emsu w XVII w. zostala
odcieta od miedzynarodowych szlakéw handlowych, nie
mogta pojs¢ ani w strong kapitalizmu handlowego, ani tym
bardziej przemystowego. Niemalze lustrzanym przeciwien-
stwem byta sytuacja w ojczyZnie Laskiego, ostatnim miejscu
jego dzialalnosci, gdzie jednak odnosit juz mniejsze sukcesy.
Tutaj bowiem w okresie poZnego renesansu, kiedy Polska
byla jednym z nielicznych w Europie ,,pafstw bez stosow”?,
rozwineta si¢ réznorodno$¢ zycia religijnego i koscielnego,
zastapiona pOzniej przez katolicka kulture wyznaniowa, ktora
odtad miata jednoczy¢ cate panstwo, jesli nie liczy¢ terenow
granicznych na péinocnym zachodzie — jak Prusy Krélew-
skie?*, czy obszary sasiadujace ze wschodnioeuropejskim
prawoslawiem.

Jednakze kultura wyznaniowa kalwinizmu i potrydenc-
kiego katolicyzmu s3 ze sobg poréwnywalne nie tylko pod
wzgledem homogenicznosci i zwarto$ci. Obie — takze kato-
licka, potrydencka kultura wyznaniowa — byly produktem
nowozytnosci. Polska nie pozostata katolicka, lecz ja takowa
uczyniono, podobnie jak protestanckie kraje Europy uczy-
niono luteranskimi czy kalwinskimi — nawet jeSli szesnasto-
wieczni kontrreformatorzy twierdzili co innego, a wigkszos¢
katolickich historykow Kosciota do dzisiaj podkresla trwajaca
od Sredniowiecza ciagloS¢, nie przyjmujac tezy o radykalnej
odnowie, jakg w rzeczywistosci stanowila konfesjonalizacja.
Co wigcej, najnowsze wyniki badan z zakresu historii konfesjo-

2 Tytul stynnej monografii Janusza Tazbira, Paristwo bez stosow. Szkice
z dziejow tolerancji w Polsce w XVI i XVII w., Warszawa 1967.

2 Pod kierownictwem profesoréw historii nowozytnej instytutéw historii
Uniwersytetu Mikotaja Kopernika w Toruniu i Uniwersytetu Humboldta w Ber-
linie Rafal Ruminski pracuje nad dysertacja na temat kulturalnej i polityczne;j
tozsamosci Gdanska, ktdra przyniesie nowe informacje na temat niekatolickiej
tozsamosci w tej czgéci dawnej Rzeczypospolite;j.

183



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

nalizacji i socjologii religii® nie pozwalaja juz dtuzej przeczy¢
modernizacyjnym skutkom katolickiej konfesjonalizacji Polski.
Jestem $wiadom tego, ze dla polskiej historiografii zajmujace;j
sie dziejami renesansu i stulecia reformacji taka ocena ozna-
cza zupetnie nowa perspektywe, o ile zgota nie jest zuchwa-
toscia. Z tego punktu widzenia bowiem zaznaczajace si¢ od
konca XVIiw XVII w. progresywne, modernizujace wplywy
przypisaé nalezy wewnetrznej formacji religijnej pod sztanda-
rami potrydenckiego katolicyzmu, nie za$ tolerancji i religijnej
roznorodnosci, z ktorych Polska rzecz jasna nadal moze by¢
dumna. Poszczegodlne obszary, oSrodki i drogi owego procesu
konfesjonalizacji i modernizacji byly w krajach katolickich
catkowicie odmienne niz w wypadku kalwinizmu w Europie
Zachodniej. Nie miejsce tu, by si¢ tym obszerniej zajmowac.
Oczywiste jest jednak, ze w procesie konfesjonalizacji u schytku
XVI i w XVII w. uksztaltowalo si¢ w Polsce spoteczenstwo
odznaczajace si¢ niestychanie homogeniczng katolickg kulturg
narodowa, ktora pozwolifa Polakom na pokonanie niebezpie-
czenstw, na jakie w stuleciach od XVIII do XX wystawieni byli
jako nar6d w sensie politycznym. O tym, ze przypadki agre-
sji wobec Polski i kultury polskle] nierzadko byly rezultatem
nieprzejednanego poczucia wyzszoSci i misji, wynikajacego ze
zwyrodnialej protestanckiej tozsamosci kulturalnej i politycz-
nej, mozna tutaj jedynie wspomnie¢, bowiem rozwazania na
ten temat wymagaja osobnego opracowania.

» Podstawowe opracowania na ten temat: W. Reinhard, Gegenreformation
als Modernisierung?, ,,Archiv fiir Reformationsgeschichte” 68, 1977, s. 226-252
(przedruk w: tenze, Ausgewdhite Abhandlungen..., s. 77-102); Die Katholische
Konfessionalisierung. Wissenschaftliches Symposion der Gesellschaft zur Heraus-
gabe des Corpus Catholicorum und des Vereins fiir Reformationsgeschichte 1993,
red. W. Reinhard, H. Schilling, Giitersloh—Miinster 1995.

184



Dyscyplinowanie
czy ,,samoregulacja poddanych”?

W obronie podwojnej perspektywy
makro- i mikrohistorycznej w badaniach
nad dyscyplinowaniem koScielnym
W epoce wczesnej nowozytnosci™

Kilka lat temu rozgorzata w historiografii metodologicz-
no-teoretyczna debata na temat wlaSciwej relacji miedzy
makro- i mikrohistorycznym punktem widzenia czy tez nad
poszerzeniem dominujacej w historiografii lat 70. i 80. XX w.
perspektywy historii spolecznej o historie kultury, antropolo-
gie, etnologie i tym podobne ujecial. Obejmuje ona réwniez

* Jest to zarazem omoéwienie ksigzki: H.R. Schmidt, Dorf und Religion.
Reformierte Sittenzucht in Berner Landgemeinden der friihen Neuzeit, Stuttgart—
—New York 1995. (Ttumaczenie na podstawie: H. Schilling, Disziplinierung oder
‘Selbstregulierung der Untertanen’? Ein Plidoyer fiir die Doppelperspektive von
Makro- und Mikrohistorie bei der Erforschung der frilhmodernen Kirchenzucht,
w: Ausgewdhlte Abhandlungen zur europdischen Reformations- und Konfessions-
geschichte, red. L. Schorn-Schiitte, O. Morke, Berlin 2002, s. 632-645 — przyp.
red. nauk.).

! Podsumowanie: W. Hardtwig, Altagsgeschichte heute — eine kritische Bi-
lanz, w: Sozialgeschichte, Alltagsgeschichte, Mikro-Historie. Eine Diskussion, red.
W. Schulze, Gottingen 1994, s. 19-32. Por. takze: G. Iggers, Geschichtswissen-
schaft im 20. Jahrhundert. Ein kritischer Uberblick im internationalen Zusam-
menhang, Gottingen 1993; Geschichtsdiskurs 1: Grundlagen, red. W. Kiittler,
J. Risen, E. Schulin, Frankfurt am Main 1993, tu przede wszystkim artykut:
E. Schulin, Nach der Postmoderne, s. 365-369. W odniesieniu do historii daw-
niejszej glos w debacie teoretyczno-metodologicznej zabral Michael Borgolte,
publikujac seri¢ artykuléw na ten temat. Wida¢ w nich nieklamang sympati¢
autora do podejScia postmodernistycznego, niemniej uwzglednia on réwniez
podejscie integrujace perspektywe makro- i mikrohistoryczng. Por. np. M. Bor-
golte, Mittelalterforschung und Postmoderne. Aspekte einer Herausforderung,
,Zeitschrift fir Geschichtswissenschaft” 43, 1995, s. 615-628; tenze, Der mis-
slungene Aufbruch. Uber Sozialgeschichte des Mittelalters in der Zeit der deutschen
Teilung, ,Historische Zeitschrift” 269, 1995, s. 365-394, zwl. s. 391; tenze, Das
soziale Ganze als Thema deutscher Mittelalteiforschung vor und nach der Wende,
,Francia” 22, 1995, nr 1, s. 155-171 — kazdy z tych artykutéw zawiera obszerna
bibliografi¢ na temat przebiegu debaty. Zob. ponadto tenze, Sozialgeschichte des
Mittelalters. Eine Forschungsbilanz nach der deutschen Einheit, Miinchen 1996.

185



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

dyskusje nad procesem wczesnonowozytnej normatywizacji
i ksztattowania — okres§lanych ponizej skrotowo mianem dys-
cyplinowania — ludzkich zachowan, wierzen, sposobow mysle-
nia i odczuwania?. Obecnie w badaniach nad tym zagadnie-
niem zaznaczaja si¢ dwie przeciwstawne tendencje. Z jednej
strony nieprzerwanie trwa rozwdj zarowno badan Zrodto-
wych i studiow monograficznych, jak i rozwazan teoretycznych
i metodologicznych?. Jego efektem jest umiedzynarodowienie
tego kierunku badan, w ktorym dtugo dominowali niemieccy
naukowcy i niemiecka perspektywa badawcza. Co ciekawe,
przyczynil si¢ do tego rowniez zwrot ku etnohistorii czy tez
historii mentalnosci i ,,nowej historii kultury” (new cultural
history). W ramach tych uje¢ metodologicznych teza o proce-
sach postepujacej kontroli i dyscyplinowaniu jako preludium
nowoczesnosci z reguly nie byla a priori odrzucana, lecz raczej
modyfikowana, wzbogacana tematycznie i stosowana jako spo-
sOb na poszerzenie perspektywy*. Jednak — jak nalezato sie

W odniesieniu do historii XIX i XX w. mozna znalez¢ postulaty poszerzenia
tradycyjnej perspektywy historycznej, a jednoczes$nie uniknigcia postmoderni-
stycznej i poststrukturalistycznej dowolnosci; zob. ,,Central European History”
22, 1989, s. 227-458 (Special issue: German histories. Challenges in theory, prac-
tice, technique, red. M. Geyer, K.H. Jarausch), zwl. artykuly: D.F. Crew, Alltags-
geschichte. A new social history ,,From Below”?, tamze, s. 394-407; E.A. John-
son, Reflections on an old ,,New History”. Quantitative social science history in
postmodern Middle Age, tamze, s. 408-426; K.H. Jarausch, Towards a social
history of experience. Postmodern predicaments in theory and interdisciplinarity,
tamze, s. 427-443.

2'W niniejszym artykule przyjeto nastepujace ttumaczenie niemieckich ter-
mindw na jezyk polski: Disziplinierung — dyscyplinowanie, Kirchenzucht — dyscy-
plinowanie koscielne, Siindenzucht — ,walka z grzechem”, Sittenzucht — dyscy-
plinowanie obyczajowe, Sexualzucht — dyscyplinowanie zachowan seksualnych,
Kriminalzucht — dyscyplinowanie w sprawach kryminalnych (przyp. ttum.).

3 Najnowszy przeglad literatury przedmiotu w: R.G. Bogner, Arbeiten zur
Sozialdisziplinierung in der Frithern Neuzeit. Ein Forschungsbericht fiir die Jahre
1980-1984, cz. 1, , Frithneuzeit Info” 7, 1996, s. 127-142.

4 Wiodacy przedstawiciele ,,nowej historii kultury” postuluja wprawdzie dy-
stans do koncepcji makrohistorycznych, zarazem jednak sa §wiadomi, ze chodzi
o0 to, by procz etnologicznych, antropologicznych czy kulturowych wymiaréw zja-
wisk charakterystycznych dla Europy w epoce przednowoczesnej, uchwycié takze
szersze, dynamiczne procesy w niej zachodzacej. Tego rodzaju zdolnos¢ do dialo-
gu z podej$ciem makrohistorycznym widze w szczeg6lnosci w pracach Richarda
van Diilmen, zob. np. tenze, Religion und Gesellschaft, Frankfurt am Main 1989;
tenze, Die Entstehung des friihneuzeitlichen Europa 1550-1648, Frankfurt am
Main 1982; tenze, Religion und Neuzeit. Ein Versuch, ,,Zeitschrift fiir Historische
Forschung” 14, 1987, s. 1-25, zwti. s. 7 n. Ostatnia proba przeprowadzenia ostrych

186



Dyscyplinowanie czy ,,samoregulacja poddanych”?

spodziewa¢ w wypadku tak popularnego paradygmatu badaw-
czego — pojawita si¢ réwniez fundamentalna krytyka. Tak
wigc z drugiej strony obecna debata naznaczona jest coraz
radykalniej wyrazanym sprzeciwem, ktory podwaza potencjat
poznawczy koncepcji dyscyplinowania i jej wartoS¢ jako czyn-
nika wyznaczajacego kierunek badan, uwaza ja za mode lub
wrecz krotko i dosadnie stwierdza jej ,,merytoryczng porazke™

Upowszechnienie i sukces koncepcji o dyscyplinowaniu
opieraly si¢ w latach 70. i 80. XX w. rOwniez na tym, ze szybko
przekroczyta ona pierwotne, wyznaczone pracami Gerharda
Oestreicha i Norberta Eliasa pole i ogarnela inne, migdzy-
narodowe nurty badan®. Dotyczy to w rOwnym stopniu prac
Michela Foucault’ z nurtu psychohistorii, jak i o wiele wcze-
Sniejszych, rozpoczetych juz w XIX w. badan nad dyscypli-

rozgraniczen (tenze, Historische Kulturforschung zur Friihen Neuzeit, ,,Geschichte
und Gesellschaft” 21, 1995, s. 425-432) jest podyktowana raczej wzgledami tak-
tycznymi, jako reakcja na zaostrzenie stanowiska strony przeciwne;j.

° Stowa Martina Dingesa z recenzji zbioru artykuléw Kirchenzucht und So-
zialdisziplinierung im friihneuzeitlichen Europa, ,,Jus Commune” 42, 1995, s. 393—
=395, tu s. 395. W toczacej si¢ obecnie dyskusji na temat wlasciwego stosunku
perspektywy makrohistorycznej i mikrohistorycznej Martin Dinges reprezentuje
bodajze najbardziej radykalne stanowisko, skoro zada zasadniczego wykluczenia
arrivierte Strukturgeschichte oraz — dokonujac niemalze manichejskiej polaryzacji
— potepia kazda koncepcje uwzgledniajaca wplywy panstwa. Zamiast makro-
historycznych analiz dlugich okresow w dziejach, postuluje mikrohistoryczne
modele, a mianowicie koncepcje ,,gesellschaftlichen Aushandelns aller wichti-
gen Wandlungsprozesse”. Zob. odno$ne stwierdzenia w: tenze, Pest und Staat.
Von der Institutionengeschichte zur sozialen Konstruktion?, w: Neue Wege in der
Seuchengeschichte, red. M. Dinges, T. Schlich, Stuttgart 1995, s. 19 n.; zob. tez
starszy artykul: tenze, Friithneuzeitliche Armenfiihrsorge als Sozialdisziplinierung?
Probleme mit einem Konzept, ,,Geschichte und Gesellschaft” 17, 1991, s. 5-29.
Krytyke z perspektywy makrohistorycznej, z punktu widzenia historii kultury
duchowej i teorii historiograficznych czytelnik znajdzie w: H. Maier, Sozial-
disziplinierung — ein Begriff und seine Grenzen, w: Glaube und Eid. Treueformeln,
Glaubensbekenntnisse und Sozialdisziplinierung zwischen Mittelalter und Neuzeit,
red. R. Prodi, Miinchen 1993, s. 237-240.

¢ Na temat paradygmatu dyscyplinowania we wspodiczesnej historiografii
zob. obszerniej H. Schilling, Konfesjonalizacja. Koscidél i paristwo w Europie
doby przednowoczesnej, ttum. J. Kalazny, postowie H. Orfowski, Poznan 2010
(Poznanska Biblioteka Niemiecka, 32), zwl. artykuly na s. 358-452. Zob. tez
omdwienie koncepcji dyscyplinowania spolecznego Gerharda Oestreicha: 1. Ka-
kolewski, Dyscyplina spoleczna. Etos urzedniczy, naduzycia i korupcja w swietle
niemieckich XVI-wiecznych zwierciadel monarszych, ,,Przeglad Historyczny” 83,
1992, s. 207-226 (przyp. red. nauk.).

7 Z obszernej literatury przedmiotu wymieni¢ tutaj H. Fink-Eitel, Foucault
zur Einfiihrung, Hamburg 1989.

187



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

nowaniem koScielnym? czy tez niedawno spopularyzowanych
studiow nad przestgpczoscia, historig kryminalistyki® i w ogéle
organizacjg wczesnonowozytnego panstwa i sagdownictwal®.
Dotyczy to réwniez dziejow kontroli spolecznej, prawodaw-
stwa policyjnego!! czy wczesnonowozytnego ceremoniatu'?,

8 Najnowsze historiograficzne wprowadzenie i szersza bibliografia w tomach
zbiorowych: Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung im friihneuzeitlichen Europa,
red. H. Schilling, Berlin 1994 (Zeitschrift fiir Historische Forschung, 16); Sin and
the Calvinists. Morals control and the consistory in the Reformed tradition, red.
R.A. Mentzer, Kirksville, MO 1994. Nowsza monografia: R.E. Hofer, Uppiges,
unziichtiges Lebwesen. Schaffhauser Ehegerichtsbarkeit von der Reformation bis
zum Ende des Ancien Régime (1529-1798), Bern—-New York 1993. Na temat
teologicznego i ogdlnohistorycznego spojrzenia na histori¢ poboznosci pdznego
Sredniowiecza i wezesnej nowozytnosci zob. podsumowujaco H. Oberman, Via
Calvini. Zur Entritselung der Wirkung Calvins, ,,Zwingliana” 21, 1994, s. 24-57,
tu s. 41-48.

% S. Burghartz, Disziplin oder Konfliktregulierung? Zur Funktion stddtischer
Gerichte im Spdtmittelalter. Das Ziiricher Rdtsgericht, ,,Zeitschrift fur Historische
Forschung” 16, 1989, s. 385-402; P. Spierenburg, Justice and the mental world.
Twelve years of research and interpretation of criminal justice data, from the per-
spective of the history of mentalities, ,International Association for the History
of Crime and Criminal Justice-Newsletter” 14, 1991, s. 38-79; tenze, The prison
experience. Disciplinary institutions and their inmates in early modern Europe,
New Brunswick-London 1991; G. Schwerhoff, Kéln im Kreuzverhor. Kriminal-
itdt, Herrschaft und Gesellschaft in einer friihneuzeitlichen Stadt, Bonn-Berlin
1991; Strafen, soziale Kontrolle. Studien zur historischen Kulturforschung, red.
R. van Diilmen, Frankfurt am Main 1990; Mit den Waffen der Justiz. Zur Krimi-
nalitdtsgeschichte des Spdtmittelalters und der Friihen Neuzeit, red. A. Blauert,
G. Schwerhoff, Frankfurt am Main 1993.

0D, Willoweit, Katholische Reform und Disziplinierung als Element der
Staats- und Gesellschaftsorganisation, w: Glaube und Eid..., s. 113-132; H. Schna-
bel-Schiile, Uberwachen und Strafen im Territorialstaat. Bedingungen und Auswir-
kungen des Systems strafrechtlicher Sanktionen im friihneuzeitlichen Wiirttemberg,
Koln 1997; zob. tez taz, Kirchenzucht als Verbrechenspravention, w: Kirchenzucht
und Sozialdisziplinierung..., s. 49-64.

' K. Hérter, Entwicklung und Funktion der Policeygesetzgebung des Heiligen
Romischen Reiches Deutscher Nation im 16. Jahrhundert, ,,Jus Comune” 20,
1993, s. 61-141. Artykul 6w powstal w ramach projektu ,,Repertorium der
Policeygesetze im Alten Reich (15.-18. Jh.)”, prowadzonego w Instytucie Hi-
storii Prawa Europejskiego w Max-Planck-Institut we Frankfurcie nad Menem.
W jego ramach ukazat si¢ zbior artykutéw Policey im Europa der Friihen Neuzeit,
red. M. Stolleis, Frankfurt am Main 1996; Repertorium der Policeyordnungen der
Friihen Neuzeit, red. K. Hérter, M. Stolleis, t. 1: Deutsches Reich und geistliche
Kurfiirsten (Kurmainz, Kurkoln, Kurtrier), red. K. Harter, Frankfurt am Main 1996.

12 Po raz pierwszy zwiazek miedzy ceremonialem a dyscyplinowaniem do-
strzegl Wolfgang Weber; zob. tenze, J.B. von Rohrs Ceremonial-Wissenschaft
(1728/29) im Kontext der friihneuzeitlichen Sozialdisziplinierung, w: Zeremo-
niell als hofische Asthetik in Spdtmittelalter und Friiher Neuzeit, red. J.J. Berns,
T. Rahn, Tiibingen 1995, s. 1-20.

188



Dyscyplinowanie czy ,,samoregulacja poddanych”?

a czeSciowo takze konfesjonalizacji®. Wskutek poszerzenia
i uszczegdlowienia tematyki nastgpita wyrazna modyfikacja
pierwotnych zalozen tezy o dyscyplinowaniu. Tak na przyktad
doszto do widocznego umig¢dzynarodowienia koncepcji odno-
szonej poczatkowo wyltacznie do Europy Srodkowej, przede
wszystkim w kontekScie badafn nad historig kryminalistyki
i dyscyplinowaniem koScielnym. To wlas$nie studia nad drugim
z wymienionych zagadnief — a zatem tym typem dyscyplinowa-
nia, ktory we wczesnej epoce nowozytnej rozegrat si¢ nie tylko
we wspolnotach parafialnych KoScioléw wyznaniowych, lecz
takze w gminach niemal wszystkich pozostatych wspolnot reli-
gijnych, jak chocby menonitow — juz u swych poczatkow, datu-
jacych sie na dlugo przed powojenng debatg o dyscypllnowamu
spotecznym, ukierunkowane byly miedzynarodowo i porow-
nawczo, uprawiali je bowiem badacze r6znych narodowoSci,
ktorzy nigdy nie ograniczali si¢ do perspektywy , historii naro-
dowej”!*. Takze analiza Zrodet do dziejow KoSciolow wyzna-
niowych wywolala doS¢ wczesnie krytyke stworzonego przez
Gerharda Oestreicha etatystycznego nacechowania modelu
dyscyplinowania spolecznego, przyczyniajac si¢ do jego mody-
fikacji. Chodzi tu przede wszystkim o rozdzielenie pafnstwo-
wego dyscyplinowania w sprawach kryminalnych od koScielnej
»walki z grzechem”. Obie sfery nalezy z metodologiczno-ana-
litycznego punktu widzenia rozdziela¢, bez wzgledu na fakt, ze
w rzeczywistosci historycznej zjawiska te czesto si¢ zazgbialy™.

13 Zob. na temat badan nad konfesjonalizacja ostatnio H. Schilling, Confes-
sional Europe: Bureaucrats, La Bonne Police, Civilizations, w: Handbook of Eu-
ropean history in the late Middle Ages, Renaissance and Reformation 1400-1600,
red. Th.A. Brady, H.A. Oberman, J.D. Tracy, t. 2, Leiden 1995, s. 641-671;
tenze, Die Konfessionalisierung von Kirche, Staat und Gesellschaft — Profil,
Leistung, Defizite und Perspektiven eines geschichtswissenschaftlichen Paradigmas,
w: Die katholische Konfessionalisierung, red. W. Reinhard, H. Schilling, Giiters-
loh—Miinster 1995, s. 1-49; w tomie tym czgstokro¢ poruszane jest zagadnienie
stosunku konfesjonalizacji i dyscyplinowania spolecznego (por. tamze hasto
Sozialdisziplinierung w indeksie rzeczowym).

4 Por. wprowadzajacy historiograficzny przeglad i bibliografi¢ w: Kirchen-
zucht und Sozialdisziplinierung...

15 H. Schilling, ,, History of crime” or , history of sin”? — some reflections in the
social history of early modern church discipline, w: Politics and society in Refor-
mation Europe, red. E.J. Kauri, T. Scott, London 1987, s. 289-310; ttum. pol.:
»Dzieje grzechu” czy ,,dzieje zbrodni”? Rozwazania wokdt historii spolecznej wcze-
snonowozytnej karnosci koscielnej, w: tenze, Konfesjonalizacja. Koscidt i paristwo

189



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

W zwigzku z tym juz dawno pozegnano si¢ z poczatkowymi
wyobrazeniami o mniej lub bardziej wyodrgbnionym proce-
sie dyscyplinowania spotecznego, sterowanym odgdrnie przez
panstwo, monolitycznym i ograniczonym do pierwszych stuleci
nowozytnosm Wezesnonowozytne dyscyphnowame jawi si¢
raczej jako Z]anSkO diugofalowe, o zmlenlaja}ce] si¢ posta01
Obejmowato ono nie tylko wieki XVIi XVII, ale takze poZne
Sredniowiecze oraz stulecie XVIII i czes¢ XIX. Z funkcjonal-
nego punktu widzenia mamy do czynienia z czym§ w rodzaju
zamykajacych si¢ nozyc: sterowane odgornie — przede wszyst-
kim przez instytucje panstwowe i koScielne — procesy dyscypli-
nowania napotykaly na proces oddolny, wychodzacy od spofe-
czefistwa, dlatego tez w znacznym stopniu wspotksztattowany
przez rodzing, sgsiadoéw, bractwa i inne korporacje. Zarazem
w Ow proces zostaly wlaczone mechanizmy samokontroli
i samodyscyplinowania, tak ze obiekty dyscyplinowania byty
zarazem jego podmiotami. Dokonujac tego rodzaju rozroz-
nien, jednocze$nie coraz wyrazniej dostrzega si¢ rowniez opOr
1 odpornos$¢ spoteczenstwa dawnej Europy wobec tego rodzaju
wczesnonowozytnych tendencji kontrolno-dyscyplinujacych,
niezaleznie od tego, czy byly one odgorne, czy oddolne.

Biorac pod uwage metodologiczne i tematyczne mody-
fikacje i1 uszczegOlowienia oraz fakt, ze badania nad dyscy-
plinowaniem nabraly juz dawno charakteru mig¢dzynarodo-
wego's, wspomniang powyzej fundamentalna krytyke nalezy
uzna¢ za mato zasadng. W kazdym razie zastrzezenia sa stabo
uzasadnione wtedy, gdy potepia si¢ — poczatkowo bez wat-

w Europie..., s. 358-379. Dopiero wlaczenie w 0ogolna debate dyscyplinizacyjna
przyniosto unaukowienie zainteresowania dyscyplinowaniem koscielnym. W swej
pierwotnej dziewig¢tnastowiecznej postaci byla ona bowiem zbiorem kuriozéw
ludzkiej historii obyczajow czy tez dziejow nieobyczajnosci. Por. jako przyktad
choéby rozdziat ,,.De kerk tegen de volksszonden” w: S. Cuperus, Kerkelijk leven
der Hervormden in Friesland teijdens de republiek, t. 2, Leeuwarden—-Gronninen
1920, s. 70-105.

16 Obok cytowanych juz prac historykéw francuskich, holenderskich, an-
gielskich i amerykanskich w debacie o dyscyplinowaniu obecnie zaznacza si¢
coraz wieksze zainteresowanie historykoéw wiloskich, zob. np. artykuly w tomach:
Glaube und Eid... oraz Disciplina dell’anima, disciplina del corpo e disciplina
della societa tra medioevo ed eta moderna, red. P. Prodi, Bologna 1994; P. Schiera,
Aspekte der Sozialdisziplinierung in der italienischen Rechtstheorie und Praxis des
17. Jahrhunderts, w: Akten des 26. Deutschen Rechtshistorikertages, red. D. Simon,
Frankfurt am Main 1987, s. 541-557.

190



Dyscyplinowanie czy ,,samoregulacja poddanych”?

pienia zauwazalne — ograniczenie badaczy do problematyki
niemieckiej 1 wynikajaca z tego rzekomo niemozno$¢ zasto-
sowania koncepcji dyscyplinowania do analizy historii krajow
europejskich. Rowniez wtedy, gdy nawiazuje si¢ do dawno
juz przezwycigzonego tendencyjnego etatyzmu, widocznego
w koncepcji Gerharda Oestreicha, by tym latwiej jg zwalczac,
wykazujac przy tym prymat ujecia mikrohistorycznego: ,,Para-
dygmat [dyscyplinowania spolecznego — H.S.] byt inspirujacy,
jednak wynikajace z niego hipotezy zostaly negatywnie zwe-
ryfikowane; dlatego nalezy je teraz sformulowaé na nowo:
merytorycznej porazki nie zmieni juz — parafrazujac Paula
Watzlawicka — mdéwienie «jeszcze wigcej o tym samym»”1". To,
ze takie nieustepliwe przeciwstawianie mikro- i makrohistorii
nie moze by¢ owocne dla przysztych badan nad dyscyplinowa-
niem szczegOlnie dobitnie wykazal niedawno francuski histo-
ryk Gérard Chaix. Laczac w kongenialny sposdb niemiecka
i francuska tradycje historiograficzna, zaprezentowal on na
przyktadzie wczesnonowozytnych proceséw dyscyplinowania
w mieScie Rzeszy — Kolonii — wnioski, ktore sa modelowe
zarOwno pod wzgledem treSciowym, jak i metodologicznym.
Z jednej strony badacz nie ma watpliwoSci, ze ,,w perspekty-
wie makrohistorycznej niepodwazalne pozostaje znaczenie
koncepcji «dyscyplinowania spotecznego» oraz «walki z grze-
chem», ktore ani si¢ ze sobg nie mieszajg, ani nie sg sobie
przeciwstawne, lecz koresponduja ze soba w codziennej rze-
czywistoSci spotecznej jako rozne, cho¢ sgsiadujace ze soba
champs”. Z drugiej strony jednak nieodzowne jest uzupetnie-
nie perspektywy makrohistorycznej przez mikrohistoryczng —
dla ,,objaSnienia indywidualnych strategii i przeanalizowania
zmiennego uktadu r6znorodnych czynnikéw spotecznych”.

7 M. Dinges, rec. Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung...

18 G. Chaix, Die schwierige Schule der Sitten — christliche Gemeinde, biirgerli-
che Obrigkeit und Sozialdisziplinierung im friihneuzeitlichen Koln, etwa 1400-1600,
w: Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung..., s. 199-217, tu s. 217. Obszernie na
ten temat zob. tenze, De la cité chrétienne a la métropole catholique. Vie religieuse
et conscience civique a Cologne au 16 siécle. These d’Etat, rozprawa habilitacyjna,
Université de Strasbourg 1994. Inni badacze zajmuja podobna metodologicznie
pozycj¢, zob. np. H. Roodenburg, Reformierte Kirchenzucht und Ehrenhandel.
Das Amsterdamer Nachbarschaftsleben im 17. Jahrhundert, w: Kirchenzucht und
Sozialdisziplinierung..., s. 129-152. Zob. takze zwigzly przeglad w: H. Schilling,
Die Konfessionalisierung von Kirche, Staat und Gesellschaft..., s. 26 n.

191



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Debate metodologiczno-teoretyczna nalezaloby zatem
podsumowac nastepujaco: nie mozna dgzy¢ do likwidacji
makrohistorycznej tezy o dyscyplinowaniu. Trzeba raczej zwroé
uwage — podobnie jak w wypadku innych koncepcji makro-
historycznych — na to, by pozostata ona otwarta lub otworzyta
sie na mikrohistoryczne opisy czy analizy. I odwrotnie: stosu-
jac podejScie mikrohistoryczne, ktdére wychodzi od operacjo-
nalizacji zagadnien historycznych, nalezy mie¢ Swiadomosc, ze
jest ono uzupetnieniem szerszych struktur czy tendencji, tak
by osiggni¢te na tej drodze wyniki nie byly membra disiecta,
lecz dawaly si¢ polaczy¢ w ,.histori¢” w sensie zrozumiatych
struktur i przemian. Na tym poziomie dyskusji badawczej
poszczegOlne monografie wczesnonowoczesnych procesow
dyscyplinujacych nalezy oceniaé wedle tego, czy i w jaki sposob
stosu]q strategie podwojnej perspektywy mikro- i makrohisto-
rycznej. A zatem czy uwzgledniaja zaré6wno procesy odgorne,
jak i te zachodzace w spolecznej bazie i w samym obiekcie
dyscyplinowania? Czy biora pod uwage zarOwno wczesno-
nowozytny etatyzm, jak i niezalezne od panstwa procesy for-
mowania i normatywizacji, wychodzace od sit nieetatystycz-
nych, jak na przyktad wspdlnoty koScielnej lub $wieckiej,
sasiedztwa czy tez korporacji zawodowych i religijnych. Taka
ocena zostanie dokonana ponizej na przyktadzie waznego stu-
dium Heinricha Richarda Schmidta o ewangelicko-reformo-
wanym dyscyplinowaniu obyczajowym w bernenskich gminach
wiejskich wczesnej nowozytnosci'.

Praca ta — habilitacja obroniona w Bernie — jest podsumo-
waniem diugoletnich badan nad sadami obyczajowymi ewan-
gelicko-reformowanej Szwajcarii od XVI do XVIII w. W ciagu
ostatnich dziesi¢ciu lat Schmidt przedstawil szereg artykutow
na ten temat. Forma monografii przydaje jego argumentacji
spdjnosci, a wnioskom — klarownosci. Oryginalna czegS¢ stu-
dium zawiera analizy, ktore poszerzaja spektrum niezwykle
ozywionych miedzynarodowych badan nad dyscyplinowaniem
koscielnym? o przyktady z ewangelicko-reformowanej Szwaj-

1Y H.R. Schmidt, Dorf und Religion...

% Na temat stanu badaf nad dyscyplinowaniem koScielnym zob. tomy zbio-
rowe: Sin and the Calvinists... oraz Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung...
Zastanawiajace, ze Ralf Georg Bogner (Arbeiten zur Sozialdisziplinierung...)

192



Dyscyplinowanie czy ,,samoregulacja poddanych”?

carii. Rowniez metodologicznie Schmidt stosuje sprawdzone
sposoby: metode kwantytatywna i analize statystyczna, ktora
po raz pierwszy zostata zastosowana w badaniach nad gmi-
nami hugenockimi we Francji?'. Laczy je z hermeneutyczng
analizg tresci poszczegOlnych przypadkow dyscyplinowania
iistotnych fragmentow tekstow Zrodtowych (nazywanych przez
Schmidta ,,normami” albo ,,scenariuszami”), wypracowana
jako uzupetnienie czysto statystycznych analiz dotyczacych
ewangelicko-reformowanego dyscyplinowania koScielnego we
Fryzji Wschodniej i w Niderlandach?.

Trzy aspekty ksiagzki sprawiaja, ze budzi ona zaintereso-
wanie i stanowi niewatpliwe wzbogacenie badan. Po pierw-
sze, jest to szerokie ujecie problematyki badawczej, niemalze
wyczerpujace temat. Autor poprzedzit kazdg z czterech czg-
Sci (Religia i Kosciol, Seksualnos¢, Malzeristwo, Sgsiedztwo)
przegladem miedzynarodowych badan, w ktérych porusza si¢
z duza sprawnoscia, a zakonczyl syntetyzujacym rozdziatem,
gdzie umiescil wyniki swoich analiz w kontekscie odpowied-
nich modeli interpretacyjnych (procesu racjonalizacji, procesu
cywilizacyjnego, dyscyplinowania spotecznego, akulturacji,
konfesjonalizacji). Dzigki temu praca zyskuje charakter nie-
malze kompendium badan nad dyscyplinowaniem obyczajo-
wym i koScielnym, a nawet nad dyscyplinowaniem w ogole.
Po drugie, studia monograficzne szwajcarskich wsi Vechin-
gen i Stettlen sa niezwykle cenne, poniewaz pole obserwa-

catkowicie pomija badania nad dyscyplinowaniem ko$cielnym, mimo ze jego
ambicja jest (tamze, s. 127) przedstawienie w drugiej czgsci swego sprawozdania
o stanie badan przede wszystkim publikacji o koScielno-teologicznych aspektach
wczesnonowozytnego dyscyplinowania.

21J. Estebe, B. Vogler, La genese d’une societé protestante. Etude comparée
de quelques registres consistoriaux Languedociens et Palatins vers 1600, ,Annales”
13, 1976, s. 362-388.

2 H. Schilling, Reformierte Kirchenzucht als Sozialdisziplinierung? — Die
Tdtigkeit des Emder Presbyteriums in den Jahren 1557-1562, w: Niederlande und
Nordwest Deutschland. Studien zur Regional- und Stadtgeschichte Nordwestkon-
tinentaleuropas im Mittelalter und in der Neuzeit, red. W. Ehbrecht, H. Schilling,
Koln-Wien 1983, s. 261-327; tenze, Siindenzucht und friihneuzeitliche Sozialdiszi-
plinierung. Die calvinistische, presbyteriale Kirchenzucht in Emden vom 16. bis 19.
Jahrhundert, w: Stinde und Gesellschaft im Alten Reich, red. G. Schmidt, Stutt-
gart 1989, s. 265-302; tenze, Frithneuzeitliche Formierung und Disziplinierung
von Ehe, Familie und Erziehung im Spiegel calvinistischer Kirchenratsprotokolle,
w: Glaube und Eid..., s. 199-235.

193



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

cji, jakie stwarza Srodowisko wiejskie, bylo dotad, pomijajac
moze kilka angielskich probostw?, zbyt rzadko uwzgledniane
w skupionych na problematyce miejskiej badaniach nad dyscy-
plinowaniem koScielnym i nad dyscyplinowaniem w ogdle. Po
trzecie wreszcie, przedmiot badan jest ciekawy typologicznie,
bowiem 0w wiejski rygor w ewangelicko-reformowanym regio-
nie bernefiskim doszed! do glosu nie — jak to najczesSciej miato
miejsce na terenach czysto kalwiniskich — w sytuacji autonomii
KoSciota, ale w ramach ewangelicko-reformowanego, szwaj-
carskiego KoSciota panstwowego, co sprawiato, ze dyscypli-
nowanie koScielne Iaczyto si¢ z ogélnym dyscyplinowaniem
obyczajowym.

Zacznijmy od ostatniej z wymienionych kwestii. W regio-
nie bernenskim problem rozréznienia na $wieckie i religijne
impulsy i implikacje procesu dyscyplinowania we czesnej
epoce nowozytnej wydaje si¢ szczegdlnie istotny. Od chwili
wprowadzenia wspomnianego na poczatku analityczno-ty-
pologicznego rozroznienia na toczong przez Kosciot ,,walke
z grzechem” a panstwowe czy tez Swieckie dyscyplinowanie
w sprawach kryminalnych badZ obyczajowe, co rusz w studiach
monograficznych lub ogdlnych rozwazaniach pojawia si¢ pyta-
nie, jak poszczegoélne formy dyscyplinowania, rozumiane jako
typy idealne, roznily si¢ od siebie oraz na jakich zasadach ze
sobg wspoldziataly czy nawet si¢ ze sobg 1aczyly. Jak nalezato
oczekiwac, pojawit si¢ przy tym caly wachlarz mozliwoSci: od
w zasadzie zachowanej koScielnej autonomii w zakresie ,,walki

% Zob. np. R. von Friedeburg, Siindenzucht und sozialer Wandel. Earls Col-
ne (England), Ipswich Springfield (Neuengland), ca. 1524-1690 im Vergleich,
Stuttgart 1993 (tu dawniejsza literatura przedmiotu). Robert von Friedeburg
planuje publikacje¢ obszernej monografii na temat dyscyplinowania koScielnego
w heskich wsiach pt. Reformierte presbyteriale Kirchenzucht auf dem Lande;
tenze, Evangelische Pfarrer im Vormdrz. Soziale Stellung und politisches Handeln
in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts. Das Beispiel Hessen, w: Evangelische
Geistlichkeit. Zur sozialen und politischen Rolle einer biirgerlichen Gruppe in
der deutschen Gesellschaft des spdten 18. bis 20. Jahrhunderts, red. L. Schorn-
-Schiitte, W. Sparn, Marburg [1997]; tenze, Ldndliche Gesellschaft und Obrig-
keit. Gemeindeproteste und politische Mobilisierung im 18. und 19. Jahrhundert,
Gottingen 1997. Potrzebg studiéw na sytuacja na wsi podkreslal juz dawno Paul
Miinch w swoim artykule Kirchenzucht und Nachbarschaft. Zur sozialen Proble-
matik des calvinischen Seniorats um 1600, w: Kirche und Visitation. Beitrige zur
Erforschung des frithneuzeitlichen Visitationswesens in Europa, red. E:W. Zeeden,
PT. Lang, Stuttgart 1984, s. 216-248.

194



Dyscyplinowanie czy ,,samoregulacja poddanych”?

z grzechem” w tych wspolnotach koscielnych, ktore dystan-
sowaly si¢ od pafstwa wedle wzoru nielegalnie funkcjonu-
jacych gmin pod wyznaniowo obca zwuarzchnoscmn poprzez
proces dyscyplinowania koScielnego rozgrywajacy si¢ niejako
w przestrzeni ,,pomig¢dzy KoSciolem a panstwem”*, co mozna
zaobserwowaé przede wszystkim w KoSciotach luteranskich
terytorialnych panstw Rzeszy; az do sytuacji, w ktorej — jak
na przyktad w Ksiestwie Wirtembergii — ,,walka z grzechem
i dyscyplinowanie w sprawach kryminalnych [...] szly ze soba
reka w reke”®. Zarazem jednak okazalo sig¢, ze nie zawsze
ograniczenie badz likwidacja autonomii pojedynczej gminy
wyznaniowe]j poprzez wlaczenie jej do KoSciota krajowego
powodowaly, ze ,,walka z grzechem” automatycznie zamieniata
si¢ w dyscyplinowanie Swiecko-panstwowe. Stalo si¢ tez jasne,
ze rdwniez w strukturze KoSciola krajowego nie tylko mozliwe
byto ,,prezbiterskie [na modte kalwiniskg — red. nauk.] dyscy-
plinowanie koScielne, ukierunkowane na cele teologiczne, ale
co wigcej, zarysowal si¢ widoczny podziat na dyscyplinowanie
w sferze koScielnej oraz sadownictwo obyczajowe, zardwno
na poziomie rozporzadzen, jak i w praktyce urzgdowej kon-
systorzy” — tak w kazdym razie wynika z monograficznego
studium na temat ewangelicko-reformowanego dyscyplino-
wania koScielnego w niemieckich panstwach terytorialnych:
Ksigstwie Dwoch Mostow oraz Hesji-Kassel®.

W obliczu tych sprzecznych konstatacji na temat mozli-
wosci realizowania ,,walki z grzechem” w autonomicznych
ramach wspolnot koscielnych lub gminnych, monografia pidra
Heinricha Richarda Schmidta analizujgca przyktad Berna
zasluguje na szczeg6lng uwage. Mamy tutaj bowiem do czy-

2 M. Brecht, Protestantische Kirchenzucht zwischen Kirche und Staat. Be-
merkungen zur Forschungssituation, w: Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung...,
s. 41-48.

» H. Schnabel-Schiile, Kirchenzucht als Verbrechensprivention..., s. 63.

% F. Konersmann, Presbyteriale und konsistoriale Kirchenzucht in der re-
formierten Kirche Pfalz-Zweibriickens von 1681-1798, ,Blitter fiir Pfélzische
Kirchengeschichte und religiose Volkskunde” 61, 1994, s. 5-43, tu s. 43; tenze,
Presbyteriale Kirchenzucht unter landesherrlichem Regiment. Pfalz-Zweibriicken
im 17. und 18. Jahrhundert, w: Kultur und Staat in der Provinz. Perspektiven und
Ertrige der Regionalgeschichte, red. S. Brakensiek, A. Fligel, W. Freitag, R. von
Friedeburg, Bielefeld 1992, s. 315-349.

195



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

nienia z omowieniem modelu KoSciota krajowego, ktory pod
wzgledem orgamzacy]nym i ustrOJowo koScielnym podporzad-
kowal pojedyncze gminny wyznaniowe panstwowym, w tym
konkretnym wypadku miejskim — bernefiskim — dgzeniom
normatywizacyjnym i dyscyplinujacym, przynajmniej w teorii
czynigc to bardziej stanowczo niz wspomniane niemieckie,
ewangelicko-reformowane KoScioly pafstwowe. Omawiane
studium nie zajmuje si¢ sytuacja prawna KoScioléw krajowych
ani typologia dyscyplinowania koScielnego. Centralnym punk-
tem watkOw interpretacyjnych jest raczej model komunalizmu
charakterystyczny dla Berna, w ktorym interesy komunalne
i koScielne byly w duzym stopniu tozsame. Na przykiad wybie-
rane przez gming koScielng, ale zatwierdzane przez urzednika
komunalnego, zwanego wojtem (Vogt), gremium s¢dziowskie
tzw. Chorrichter, w ktorym zasiadali najczes$ciej mezczyzni
sprawujacy urzedy oraz bogaci chlopi”, postrzegane jest tu
wylacznie jako przedstawicielstwo gminy wiejskiej. Autor nie
rozwaza kwestii, czy ewentualnie nie dziatalo ono takze jako
sterowany zewnetrznie organ kontrolny bernenskiej zwierzch-
nosci albo czy choéby w niektorych sytuacjach cztonkowie tego
gremium nie byli w sytuacji konfliktu interesow?.

Po przetomowych badaniach nad Amsterdamem, prowa-
dzonych przez holenderskiego historyka dziejow spolecznych
Hermana Roodenburga, centralna rola ,,spolecznosci sasiedz-
kiej” w sprawowaniu kontroli spolecznej w Europie wcze-
snej epoki nowozytnej nie pozostawia watpliwosci®. Niemniej
w omawianym przypadku wsi w regionie Berna, ktory nie bez

2 H.R. Schmidt, Dorf und Religion..., s. 17, 51 n.

28 Tamze, s. 320.

» H. Roodenburg, Onder censuur. De kerkelijke tucht in de Gereformeerde ge-
meente van Amsterdam, 1578-1700, Hilversum 1990; tenze, Reformierte Kirchen-
zucht und Ehrenhandel...; tenze, Naar en etnografie van de vroegmoderne stad.
De ‘gebuyrten’ in Leiden en Den Haag, w: Cultuur en maatschappij in Neder-
land. 1500-1850. Een historisch-antropologisch perspectief, red. P. de Boekhorst,
P. Burke, W. Frijhoff, Meppel 1992; C. Lis, H. Soly, , Better een goede buur
dan een verre vriend”. Buurschap en buurtleven in Westeuropese steden aan het
eind van het Ancien Régime, w: De kracht der zwakken. Studies over arbeid en
arbeidersbewegung in het verleden. Opstellen aangeboden aan Theo van Tijn, red.
B. de Vries i in., Amsterdam 1992, s. 81-107; ciz, Neighborhood social change
in West European cities: sixteenth to nineteenth centuries, ,,International Review
of Social History” 38, 1993, s. 1-30.

196



Dyscyplinowanie czy ,,samoregulacja poddanych”?

przyczyny uwaza si¢ za swoisty poligon doSwiadczalny bernen-
skiej zwierzchnoSci miejskiej, nieodzowne byloby sprawdzenie
rowniez hipotez przeciwnych — czyli Swiadome skupienie uwagi
na oddziatywaniu bernenskiego ,,panstwa”. OczywiScie naleza-
toby przy tym uwzglednic, ze ,,panstwo” w Srodowisku stanowo-
-republikanskim cechowaly zupetnie inne struktury i mechani-
zmy niz w panstwach ksiazecych. Ponadto trzeba by uzupetnic
perspektywe ,,sgsiedztwa” o spojrzenie ogolnospoteczne. Tylko
w ten sposdb bowiem mozna w ogdle dostrzec mechanizmy
1 procesy wykracza] ace poza oddmalywame wiezi sgsiedzkich,
a nawet je przekraczajqce przynajmniej te ich formy, ktore
wyksztalcily si¢ w Europie epoki wczesnej nowozytnosci.

Poniewaz jednak autor nie zdecydowat si¢ na zbadanie
hipotezy przeciwnej i poszerzenie perspektywy o ,,pafistwo”,
nie udalo mu si¢ dostarczy¢ koronnego argumentu prze-
ciwko ,,przecenianiu panstwa” w paradygmacie dyscyplino-
wania spolecznego stworzonym przez Gerharda Oestreicha.
Z kolei wytacznos$¢ oddziatywan ,,mechanizmoéw samoregu-
lacji ‘poddanych’ jest przez Heinricha Richarda Schmidta
jedynie sugerowana, nie za§ udowodniona. To samo mozna
powiedzie¢, gdy autor — wychodzac z tezy o komunalizmie —
stawia dyscyplinowanie obyczajowe z bernenskich wsi w jed-
nym szeregu z niezaleznym od panstwa dyscyplinowaniem
koscielnym obowigzujacym w Kosciotach zorganizowanych
wedle wzoru kalwinskiego, ktory jak wiadomo — w odroznieniu
od zuryskiego i bernenskiego modelu KoSciota pafstwowego
—zawsze (nawet w Genewie) oparty byl na zasadzie rozdzialu
panstwa od KoSciota czy tez gminy koScielnej od Swieckie;j.
Autor nie poddaje reﬂeksji ani nie uwzgl@dnia W swojej stra-
tegii badawczej tego, ze przynajmniej teoretycznie nlebezple-
czenstwo Swieckiej 1nstrumentahzac]1 — czy to na wsi, czy to
w bernenskim ,,panstwie” miejskim — koScielno-religijnych
uzasadnien koScielnej ,,walki z grzechem” bylo szczegOlnie
duze dla ewangelicko-reformowanego dyscyplinowania oby-
czajowego w ramach KoSciota pafistwowego. Przy czym jego
studium dostarcza dowodow tego rodzaju deprawacji koSciel-
nej ,,walki z grzechem”, na przyktad wskazujac na fakt, ze

% H.R. Schmidt, Dorf und Religion..., s. 373.

197



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

czesto zamiast pokuty koScielnej — we wlasciwym sensie tego
stowa — naktadano kary pienigzne*'.

Kolejny problem interpretacyjny wynika z ostrego rozdziatu
dwu obszaroéw dyscyplinowania: seksualnoSci i malzenstwa.
Pod wzgledem analitycznym rozrdznienie to jest rzecz jasna
w pelni stuszne. Trzeba jednak pamietaé, ze w chrzeScijan-
skich (wszystkich wyznaf) koncepcjach Swiata i zycia we wcze-
snej nowozytnoSci obie te kwestie pozostawaly zawsze SciSle
ze sobg wigzane. Dlatego nalezaloby rozwazaé je Iacznie,
zastanawiajac si¢ nad kierunkiem i skutkami oddziatywania
dyscyplinowania spotecznego w sferze seksualnoSci i pozycia
malzenskiego. Z takiego punktu widzenia pytanie o to, czy
kalwinscy prezbiterzy albo bernenskie gremium Chorrichter
wytyczyli droge ku ,,poskromionej seksualnosci spoteczen-
stwa mieszczanskiego” nie wydaje si¢ juz tak absurdalne, jak
twierdzi Schmidt®?. Sam autor w podsumowaniu umieszczo-
nym na koncu rozdzialu o malzenistwie mowi o tym wtasnie
wychowawczym, zwigkszajacym dyscypling obyczajowa efekcie,
ktory w sposob konieczny odnosi sie rowniez do seksualnosci:
,» Wszakze wychowawcze oddzialywanie dyscyplinowania oby-
czajowego stanowito conditio sine qua non dla emancypacji
malzenstwa od mifosci”®.

Niedopuszczalne jest rOwniez ocenianie sukcesu badz
porazki dyscypliny narzucanej przez KoSci6t w sferze zachowan
seksualnych jedynie wedle liczby wykroczen przeciwko nor-
mom dyscyplinujacym?. Dla wtasciwego okreSlenia zasadniczej
tresci 1 sposobow oddziatywania chrzeScijafnsko-koScielnego
dyscyplinowania na sfere zachowan seksualnych konieczna
jest bowiem szczegdlowa analiza seksualnosci przedmatzen-
skiej. Nie wystarczy jedynie obliczenie wzrostu i spadku liczby
pozamalzefiskich dzieci, czyli zastosowanie metody, ktora

3 Tamze, s. 49.

32 Schmidt uznaje, jakobym wbrew jednoznacznym ,kierunkom rozwoju”
stwierdzal ,,zwycigstwo dyscyplinowania obyczajowego oraz droge do oswojonej
seksualnosci” (tamze, s. 237). Aby tego dowies¢, podaje blednie cytat, zamie-
niajac moj znak zapytania na kropke¢ czy tez wykrzyknik, a tym samym moje
pytanie — w twierdzenie (por. poprawny cytat w: H. Schilling, Siindenzucht und
frithneuzeitliche Sozialdisziplinierung..., s. 297).

3 H.R. Schmidt, Dorf und Religion..., s. 289.

3 Tamze, s. 236-240.

198



Dyscyplinowanie czy ,,samoregulacja poddanych”?

posluguje sie demografia. Na przyktadzie dyscyplinowania
zachowan seksualnych propagowanego przez ewangelicko-
-reformowanych duchownych we wschodniofryzyjskim Emden,
jak rowniez na przykladzie regiondw, w ktorych dominowat
katolicyzm, wykazano, ze chrzeScijanska — niezalezna od
norm narzucanych przez panstwo — moralno$¢ i dyscyplina
dotyczaca sfery seksualnoSci az do XVIII, a nawet XIX w.
byly jak najbardziej gotowe tolerowac, a nawet sankcjono-
wac pewne zachowania seksualne, w szczegOlnoSci za$ tzw.
coitus anticipatus — o ile nastgpowalo po nim malzenstwo®.
Mozliwe, ze w tym konkretnym wypadku berneniskiego dyscy-
plinowania obyczajowego bylo inaczej. Jednakze nalezatoby
pokazac to na tle odmiennych sytuacji w ramach koScielnej
,walki z grzechem” wedle wzorca emdenskiego i modelu gmin
niderlandzkich jako ceche szczegdlna przypadku bernen-
skiego. Przyczyn tego stanu rzeczy mozna by si¢ doszukiwaé
w instytucjach prawnych KoSciola miejskiego, pozostajacych
poza polem widzenia Schmidta, oraz zwigzanych z tym wigk-
szych — niz w przypadku wspomnianego wyzej autonomicznego
dyscyplinowania koscielnego [na terenach Fryzji Wschodniej
i Niderlandéw — red. nauk.] — mozliwosci ingerencji wtadz
panstwowo-miejskich. Jezeli zatem w przebadanych wsiach
nalezacych do Berna ewangelicko-reformowane dyscyplinowa-
nie obyczajowe wczesnie i stanowczo wystapilo przeciwko sek-
sualnosci przedmatzenskiej, to jest to w kontekscie wspomnia-
nych studiow poréwnawczych najprawdopodobniej dowod na
to, ze w regionie bernenskim o wiele wczeSniej niz na innych
obszarach doszto do wyparcia dawnych, bardziej otwartych
i w duchu dawnych tradycji ,liberalnych” norm koScielne;j
,walki z grzechem” przez normy panstwowe, majace na celu
wyeliminowanie wszelkiego rodzaju seksualnosci przedmat-
zenskiej. Bytaby to decydujaca przestanka do twierdzenia, ze
bernefiskie dyscyplinowanie sfery obyczajowej, mimo swego
zakorzenienia w gminach koScielnych, byto sterowane przez
Swieckie panstwo, co jednak, jak juz wspomniatem, pozostaje
poza horyzontem badawczym Schmidta. By¢ moze nowozytne

3 H. Schilling, Siindenzucht und frithneuzeitliche Sozialdisziplinierung...;
tenze, Frithneuzeitliche Formierung und Disziplinierung von Ehe..., s. 23 n.

199



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

normy panstwowe, szczegOlnie te dotyczace karania seksualno-
Sci przedmalzenskiej, rozpowszechnily si¢ w ramach KoSciofa
panstwowego, takiego jak KoSciot berneniski, szybciej i tatwiej
niz w przypadku bardziej autonomicznej ,,walki z grzechem”
KoSciola zorganizowanego na modte kalwifiskg. Wigzato si¢
to réwniez z dazeniem do stworzenia ,,dobrego”, Swieckiego
tadu, opartego na polityce ludnoSciowej i prawie spadkowym.
Jesli Schmidt przekonujaco wykazuje, ze w badanych przez
niego wsiach nalezacych do miasta Berna sankcje przewidziane
dla przedmatzefniskich kontaktéw seksualnych pozostaly osta-
tecznie nieskuteczne, to dostarcza dowodu na porazke wiasnie
tej nowej moralnosci seksualnej, wynikajacej z potrzeb pan-
stwa i jego wczesnonowozytnej, reglamentujacej biurokracji.
Nie jest to bynajmniej dowdd na nieskuteczno$¢ koScielnego
dyscyplinowania zachowan seksualnych. Owo bowiem uzasad-
niane bylo zupelnie inaczej i kierowalo si¢ zupetnie innymi
celami — nie polityka ludno$ciows, lecz wychowaniem kazdej
pary do chrzescijanskiej mifoSci i odpowiedzialnoSci w stanie
malzenskim, w zwigzku z czym przyjmowalo odmienne formy
i funkcje niz kontrola seksualno$ci w ramach bernenskiego
dyscyplinowania obyczajowego.

Trzeba przyznaé, ze takze w przypadku autonomicznej
koscielnej ,,walki z grzechem”, szczeg6lnie na polu zacho-
wan seksualnych trudno precyzyjnie okresli¢ rozmiary suk-
cesu, nie mowigc juz o przedstawieniu potw1erdza]qcych go
dowodow Ponadto niezaleznie od tego rodzaju rozwazan nad
procesami przemian spotecznych, czy tez procesem wycho-
wywania za poSrednictwem sterowanego przez panstwo lub
Koscidt dyscyplinowania zachowan seksualnych, trzeba wzigé
pod uwage i to, ze akurat seksualno$¢ moze si¢ przejawiac
w sferze indywidualnych zachowan w sposob ,,naturalny” —
wbrew wszelkim probom dyscyplinowania. Tak wigc w przy-
padku regionu bernenskiego, podobnie jak kazdego innego
miejsca, moze potwierdzié¢ si¢ przypuszczenie angielskiej
historyczki Lyndal Roper, uksztaitowanej metodologicznie na
podstawie psychoanalitycznego spojrzenia Michela Foucault,
ktora w odniesieniu do protestanckiej moralnosci seksualnej
w epoce wczesnej nowozytnoSci sadzi, ze na zasadzie dia-
lektycznej przekory wobec chrzescijansko-koScielnych czy

200



Dyscyplinowanie czy ,,samoregulacja poddanych”?

panstwowo-komunalnych prob ujarzmienia i socjalizacji owego
pierwotnego instynktu zakazane praktyki odtad ,zyskaly
o wiele Wu;ksze oddzialywanie na wyobraznig¢ [...] niz mia-
toby to miejsce w innych warunkach”*.

Na koniec wypada wspomnie¢ o szczegOlnym problemie
definicyjnym, ktéry ma kluczowe znaczenie zaréwno dla
metodologii studium Heinricha Richarda Schmidta, jak i dla
teoretycznego podejScia i ogdlnohistorycznych rezultatow
jego pracy. Trzeba przyznaé racje wspomnianym na poczatku
krytykom badan nad dyscyplinowaniem, twierdzacym, ze nie-
rzadko w studiach dotyczacych tego zagadnienia napotyka si¢
terminologiczne czy definicyjne niejasnoéci ktore znaczaco
przyczyniajg si¢ do nieporozumien tresciowo-merytorycznych
i 1nterpretacy]nych Tego rodzaju niejasnoscig terminologiczng,
ktéra rozcigga si¢ rOwniez na zalozenia teoretyczne, jest
niefrasobliwe utozsamianie ,,dyscyplinowania spolecznego”
i, konfesjonalizacji”. Schmidt postulowal w innym miejscu
polaczenie tych dwu ,paradygmatéw naukowych”’. To, ze
powtarza 6w postulat, rozwazajac rozne teorie dyscyplinowa-
nia, jest tym dziwniejsze, ze kilka stron wcze$niej, omawiajac
poczatki paradygmatu dyscyplinowania spotecznego stworzo-
nego przez Gerharda Oestreicha, podkreSlal r6znice miedzy
teza o dyscyplinowaniu a koncepcja konfesjonalizacji*®. Jak
wynika réwniez z podanej przez Schmidta bibliografii*, owa
znieksztalcajaca obie metody niejasno$¢ wywodzi si¢ ostatecz-
nie ze sprawozdania z niemieckiej debaty konfesjonalizacyjnej,
zamieszczonego w pracy autorstwa amerykanskiego histo-
ryka Ronnie Po-chia Hsia, ktorg to publikacje wydawnictwo
opatrzylo ,,podszepnietym” przez psychologow marketingu
tytutem Social discipline in the reformation®. Inaczej niz to
sugerujg tego rodzaju identyfikacje, koncepcja konfesjona-
lizacji od poczatku nie poprzestaje na zwrdceniu uwagi na

% L. Roper, Odipus und der Teufel. Korper und Psyche in der frithen Neuzeit,
Frankfurt am Main 1995, s. 155.

TH.R. Schmidt, Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, Miinchen 1992,
s. 95.

3 Tenze, Dorf und Religion..., s. 364, 366.

¥ Tenze, Konfessionalisierung..., s. 95.

4 R. Po-chia Hsia, Social discipline in the reformation: central Europe, 1550-
—-1750, London-New York 1989.

201



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

role panstwa i wladzy, czy tez historii elit, a juz na pewno
nie etatystycznie pojetemu dyscyplinowaniu spolecznemu.
Wrecz przeciwnie, paradygmat Ow pozwala przede wszystkim
dostrzec wiasnie nieetatystyczne sily religii i KoSciota, co po
raz kolejny wyraznie pokazat trzeci, poSwigcony konfesjona-
lizacji katolickiej tom pokonferencyjny*. Rowniez wtedy, gdy
paradygmat konfesjonalizacji wychodzi od zalozenia o zaze-
bianiu si¢ proceséw zachodzacych w sferze religii i KoSciota
z procesami politycznymi i spolecznymi, jego uwaga nie skupia
si¢ wylacznie na formowaniu panstwa, ale rdwniez na czyn-
nikach nieetatystycznych — wlgczajac w to wspolnoty wiejskie
1 miejskie — a w niektorych przypadkach nawet na procesach
niesprzyjajacych lub obojetnych dla ksztattowania si¢ panstwa.
Zatem nie moze by¢ mowy o niewtaSciwym z historycznego
punktu widzenia ,,przecenianiu panstwa”** w ramach tezy
o konfesjonalizacji.

Niemniej — i to prowadzi nas znowu do naszkicowanych
na poczatku zasadniczych probleméw metodologiczno-teore-
tycznych wystepujacych w badaniach nad dyscyplinowaniem
— w ramach koncepcji konfesjonalizacji czy dyscyplinowania
spolecznego i innych, podobnych, makrohistorycznych modeli
interpretacyjnych pamigta¢ nalezy, ze procesy historyczne
ksztattowane byly zaréwno przez samodzielng dziatalnos§é
wspdlnot koScielnych czy Swieckich, jak tez przez koncepcje
teologiczne, polityczne czy prawne, a takze elity i instancje
wladzy panstwowej. Patrzac z tej podwdjnej perspektywy, nie
mozna bra¢ pod uwage jedynie ,mechanizméw samoregu-
lacji poddanych”#. Nalezatoby raczej obok nich uwzglednié
rowniez wplywy spoza wspolnoty koScielnej: miejskiej czy
wiejskiej. Studium Heinricha Richarda Schmidta jest waz-
kim wktadem w dyskusje na temat proceséw dyscyplinowania
w spoteczenstwach europejskich wezesnej epoki nowozytnej,
niemniej sam autor wspomnianej wyzej podwdjnej perspek-
tywy nie przyjal. Zamiast tego skoncentrowat si¢ jednostronnie
na gminach wiejskich i fenomenie ,,sasiedztwa”. Pod wplywem

4 Die katholische Konfessionalisierung..., zwl. s. 454.
2 H.R. Schmidt, Dorf und Religion..., s. 373.
# Tamze.

202



Dyscyplinowanie czy ,,samoregulacja poddanych”?

modnej od pewnego czasu krytyki podejs¢ makrohistorycz-
nych*, ktora — biorac pod uwage znaczenie panstwa w proce-
sie dziejowym — wydaje si¢ niemalze patologiczna, autor ulegt
metodologicznej i teoretycznej dychotomii, ostro rozgranicza-
jacej makro- i mikrohistorig, ,,nowoczesng” i ,,ponowoczesna”
historiografi¢. A przeciez wtasnie przy zagadnieniu takim jak
dyscyplinowanie obyczajowe, w ktorym procesy odgdrne tak
wyraznie uzupelniajg si¢ z impulsami oddolnymi, powinno si@
ktas¢ wu;kszy nacisk na komplementarnosc perspektywy gminy
wyznaniowej i spojrzenia ogélnospolecznego, autoregulacji
i regulacji zewnetrznej, mikro- i makrohistorii, niezaleznie
od tego, czy punktem wyjScia jest teza o konfesjonalizacji, czy
paradygmat komunalizmu, ktory przeciez rOwniez wywodzi
si¢ z badania ,,historii integralnej”®.

“ Tam, gdzie przejmuje pokrotce scharakteryzowana powyzej (zob. przyp. 5)
ekstremalng pozycje Martina Dingesa.

4 Por. Borgolte, Mittelalterforschung und Postmoderne..., s. 622 n.; tenze,
Sozialgeschichte des Mittelalters..., rozdz. I1.3. O koncepcji ,,historii integralnej”
zob. Spezialforschung und ,, Gesamtgeschichte”. Beispiel und Methodenfragen zur
Geschichte der friihen Neuzeit, red. H. Lutz, Wien 1981, aczkolwiek jeszcze bez
rozwazan nad postmodernizmem i jego konsekwencjami.

203



Wczesnonowozytne procesy
panstwotwoOrcze 1 powstanie nowozytnego
systemu mocarstw w Europie*

Zaprezentowany w tytule temat moze si¢ na pierwszy
rzut oka wydawaé marginalny dla zainteresowan badawczych
uczonego, ktérego chcemy dzi§ uczci¢. Jednakze profesor
Thomas A. Brady zawsze umieszczal swoje naukowe zain-
teresowanie historig spolecznq i historig religii w szerszych,
ogolnodziejowych ramach, nie tracac przy tym z oczu zadania
historyka — udostepniania obecnym i przyszlym pokoleniom
caloSciowego obrazu przesztosci (the big picture) bez zadnych
uproszczen. Dlatego ponizszy tekst, traktujacy o powszechno-
dziejowych zwigzkach migdzy wewnetrznym formowaniem si¢
panstw europejskich a intensyfikacjg i instytucjonalizacjg ich
kontaktow zagranicznych, ktore przeobrazity si¢ w miedzyna-
rodowy, europejski, a potem takze Swiatowy system mocarstw,
wydaje mi si¢ odpowiedni w tomie po§wigconym profesorowi
Thomasowi Brady’emu.

W kazdym razie z pewnoScia ucieszy go fakt, ze wcze-
Sniejsza wersja ponizszych rozwazan zostala przygotowana
na rosyjsko-niemiecki kongres historykow w Smolensku i opu-
blikowana w rosyjskim ttumaczeniu!. Zywe zainteresowanie

* Tlumaczenie na podstawie: H. Schilling, Die friihmoderne Staatsbildung
und die Entstehung des neuzeitlichen Mdchteeuropa, w: Politics of the reformation.
Festschrift fiir Thomas A. Brady, Leiden 2007 (przyp. red. nauk.).

! H. Schilling, Frithmoderne Staatsbildung und das friihneuzeitliche Mdchte-
europa, w ttumaczeniu rosyjskim w: Rossija, Polsza, Germania w ewropejskoj i mi-
rovoj politike, red. B.V. Nossov, E.E. Ivonin, Moskva 2002, s. 19-38. Szczegdtowe
informacje bibliograficzne, z ktérych podawania rezygnuje w niniejszym artykule,
czytelnik znajdzie w mojej ksiazce Konfessionalisierung und Staatsinteressen.
Internationale Beziehungen 1559-1660, Paderborn 2007.

204



Wezesnonowozytne procesy paristwotworcze

Toma historig i obecng kondycja Europy nie uznawato prze-
ciez nigdy podziatéw politycznych czy kulturowych, w tym
takze szczesliwie przezwycigzonych juz granic migdzy blokami
okreSlonymi przez zimng wojne.

Niedawno nowa, amerykanska interpretacja Swiata zaczela
— z dezynwolturg wywotujaca u historyka zawr6t glowy —
zonglowac¢ okresleniami Stara i Nowa Europa, redefiniowac
je 1 wygrywac przeciwko sobie. Europejscy koledzy Toma
Brady’ego mogli mie¢ woéwczas pewnosc¢, ze przejrzy on ten
powierzchowny polityczny manewr i tym Amerykanom, ktorzy
zechca stuchad, ukaze historiograficznie prawdziwy the big
picture konfiguracji mocarstw i ich rywalizacji o hegemoni¢
w Starej 1 Nowej Europie. Chceialbym, by ponizsze refleksje na
temat zazebiania si¢ procesu formowania wewnetrznych struk-
tur panstwa oraz ksztaltowania systemu mocarstw na arenie
mlt;dzynarodowe] przyczynily 51@ do wzbogacenia obrazu wyla-
niania si¢ nowozytnej Europy i w ten sposob uwrazliwily na
rzeczywiste historyczne zwiazki miedzy Stara a Nowa Europa.

,»Na poczatku bylo panstwo” — tak mozna by najog0lniej
ujac okolicznoSci ksztattowania si¢ miedzynarodowego sys-
temu europejskich mocarstw czy tez w ogole polityki zagra-
nicznej w epoce nowozytnej, parafrazujac przy tym stynny
poczatek Deutsche Geschichte des 19. Jahrhunderts pidra Tho-
masa Nipperdeya. Wytyczona w ten sposob historia relacji
migdzy panstwem (lub pafistwami) a nowozytnym systemem
migdzynarodowym, badz tez — mdwigc prosciej — nowozyt-
nymi mocarstwami w Europie, zostanie naszkicowana w dwu
etapach.

Pierwsza, systematyzujaca czg¢$¢ niniejszego artykutu skupia
sie na powigzaniach strukturalnych i procesualnych. Natomiast
cze$¢ druga ukazuje na kilku przyktadach, jak opierajac sie¢ na
konkretnych zatozeniach metodologicznych i teoretycznych
powinno si¢ — czy tez raczej mozna — badacd i opisywac historie
ksztaltowania si¢ systemu miedzynarodowego ze szczegdlnym
uwzglednieniem procesu panstwotworczego i zmieniajgcych
si¢ — w zaleznoSci od fazy owego procesu — form panstwa we
wczesnej epoce nowozytnej.

205



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

I. Poszerzanie terytorium panstwa i monopolizacja
wladzy zwierzchniej jako strukturalne taczniki
miedzy procesem panstwotworczym
a zjawiskiem formowania si¢ mocarstw
We wezesnej epoce nowozytnej

Najogolniej rzecz ujmujac, w procesie panstwotwOrczym
wczesnej epoki nowozytnej zaznaczyly si¢ dwie kluczowe ten-
dencje — jedna skierowana do wewnatrz, druga — na zewnatrz.
Chodzi tu mianowicie z jednej strony o wyksztalcanie si¢ naj-
wyzszej panstwowej wladzy zwierzchniej oraz zwigkszanie jej
wplywOw wewnatrz pafstwa, z drugiej za$ o ekspansj¢ tery-
torialng panstwa na zewnatrz.

1. Poszerzanie terytorium panstwa
i polityka zagraniczna

Jest rzeczg bezsporna, ze wlaSciwa pafistwom we wczesnej
epoce nowozytnej sktonno$¢ do poszerzania swego teryto-
rium §ciSle wigzala si¢ z polityka zagraniczng i stosunkami
mie¢dzypanstwowymi. Ekspansja terytorialna byta bowiem
mozliwa jedynie kosztem innych panstw lub w sytuacji wza-
jemnej konkurencji ksztattujacych si¢ organizmow panstwo-
wych. Wezesnonowozytne panstwo mialo do wyboru dwie
drogi prowadzace do osiagniecia tego celu. Po pierwsze, sto-
sowanie przemocy poprzez wywieranie naciskow dyploma-
tycznych, lub — najczesciej — dzialania wojenne. Po drugie,
na drodze pokojowej, ktora w warunkach dominacji monar-
chicznych form ustrojowych najczgSciej sprowadzata si¢ do
zawierania matzefstw dynastycznych. Przy tym rowniez i ta
druga droga na og6t prowadzita do konfliktow zbrojnych,
mianowicie wowczas, gdy rzeczywiScie dochodzito do sukcesji
tronu przewidzianej w przedmatzenskich intercyzach, ktore
w tym kontekscie nalezaloby traktowac jako umowy migdzy-
pafistwowe wczesnej epoki nowozytnej. Konkurujacy ze soba
spadkobiercy odmiennie interpretowali poczynione ustale-
nia, co czesto zdarza si¢ rowniez i dzisiaj w prawie cywilnym,
w przypadku postgpowania spadkowego. Stawka byla zawsze

206



Wezesnonowozytne procesy paristwotworcze

wysoka — wszak przejecie znacznych terytoriow przez t¢ czy
inng dynasti¢ powodowalo nieuniknione, podobne do trzesie-
nia ziemi zmiany uktadu sit migdzy poszczeg6lnymi panistwami
oraz w calym systemie mocarstw. Skutki tego wida¢ w dtugie;j
serii uwarunkowanych strukturalnie ,,wojen sukcesyjnych”,
poczynajac od tzw. sporu o sukcesje w ksigstwie Jiilich-Kleve
w Rzeszy miedzy Hohenzollernami a galezia Wittelsbachow
na poczatku XVII w., koficzac za$ na wielkich europejskich
wojnach sukcesyjnych XVIII w.: wojnie o sukcesje hiszpani-
ska, austriacka, a pod pewnym wzgledem takze i wojnie
o sukcesje polska.

Czeste uwiklanie panstw terytorialnych w wojny wynika-
jace z dynastycznych rywalizacji, a takze szlacheckie przy-
wigzanie do honoru i chwaly sprawialy, ze juz w 6wczesnych
dyskusjach politycznych pojawita si¢ teza o zasadniczej, nie-
jako uwarunkowanej strukturalnie, skfonnoSci monarchii do
wojny. Tezg uzupetniajaca byto zalozenie o réwniez struktu-
ralnym, a wiec wynikajacym z wewnetrznych zasad ustrojo-
wych, pokojowym nastawieniu republik. Takg argumentacja
postugiwata sie przede wszystkim prorepublikafiska publicy-
styka w Republice Zjednoczonych Prowincji Niderlandzkich
w potowie XVII w. Tego rodzaju wizje przepetniaja kazde
demokratyczne serce radoscia i nadzieja, nie maja jednak —
niestety — zadnego uzasadnienia historycznego®. Rzecz jasna
wyzej wspomniany argument wyrazal punkt widzenia nider-
landzkiego stronnictwa republikanskiego pod przywodztwem
wielkiego pensjonariusza Holandii Jana de Witt (1653-1672)
w sporze politycznym z dynastig oranska i jej zwolennikami.
RzeczywistosS¢ polityczna wygladata jednak zupelnie inacze;j.
Republiki, chcac rozszerzy¢ swoje terytoria, czy tez ogdlnie
dbajac o swoje interesy, nie mogly wprawdzie odwotac si¢
do koligacji matrymonialnych, a tym samym nie grozito im
niebezpieczenstwo czy tez pokusa rozpoczecia wojny sukce-
syjnej, niemniej prowadzily w Starej Europie podobna poli-
tyke ekspansji terytorialnej jak monarchie — wymienig¢ jedynie

2 W uwspdlcze$nionej formie tego rodzaju poglad rozpowszechniany jest
jeszcze i dzisiaj, przede wszystkim przez frankfurckiego politologa Ernsta-Otto
Czempiela, ktory — mowiac w skrocie — wychodzi z zatozenia, ze ,,demokracje
nawzajem si¢ nie zwalczaja”.

207



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

przyktad wtoskich miejskich republik Florencji i Wenecji oraz
stanowczej polityki poInocnoeuropejskich miast skupionych
w Hanzie, prowadzonej nierzadko przy uzyciu sity militarne;j.
Roéwniez wczesnonowozytne panstwa terytorialne o ustroju
republikanskim ani nie odznaczaly si¢ zasadniczo pokojowym
nastawieniem, ani tez nawzajem nie wspieraly. Pierwsza wojna
morska miedzy Niderlandami a Angliag miata miejsce w latach
1652-1654, a zatem w czasie, kiedy po obu stronach kanatu La
Manche dominowaly republikanskie formy rzadoéw. Przyczyna
tego zbrojnego konfliktu lezala w tym, ze republiki angielska
1 niderlandzka nie mogly si¢ porozumie¢ w sprawie handlu
i zeglugi. Zupetnie tak samo jak dziesig¢¢ lat pdzZniej, podczas
drugiej wojny morskiej (1665-1667), niderlandzka republika
i angielska monarchia Stuartdw, i1 nie inaczej niz w latach
1672-1674 Niderlandy pod panowaniem dynastii oranskiej
i kraje pod berfem Stuartow, prowadzace trzeciag wojne mor-
ska. Co wigcej, trwate porozumienie, ktdre pozwolilo obu
krajom na pokojowg wspOtprace przez cate pokolenia i umoz-
liwito wystepowanie na arenie migdzynarodowej w charakte-
rze sojusznikow, osiagnieto jak wiadomo pod koniec XVII w.,
gdy w obu panstwach przewazaly monarchiczne formy rza-
dow. W tym wypadku zadziatata wiec reguta ,,monarchie ze
soba nie walcza”, o ile — jak w tym przypadku — opieraja si¢
na podobnych spotecznych i ekonomicznych fundamentach,
a takze posiadaja wystarczajaco wielu wspdlnych wrogdéw —
w przypadku Anglii i Niderlandow byl to przede wszystkim
Ludwik XIV i absolutystyczna Francja.

2. Ksztattowanie nowozytnej polityki zagranicznej
1 proces jej monopolizacji przez panstwo

We wczesnej epoce nowozytnej nie tylko ekspansywne
dazenia do poszerzania terytorium i forsowania wtasnych inte-
resOw panstwa wigzaly sie bezposrednio z polityka zagraniczng
i migdzynarodowym systemem mocarstw. To samo dotyczy
procesu tworzenia wewnetrznych struktur panstwa, a w szcze-
g0lnosci koncentracji najwyzszej wiadzy zwierzchniej w rekach
panstwa, czy tez raczej noSnikow wladzy panstwowej: monar-
chy lub republikanskiego rzadu.

208



Wezesnonowozytne procesy paristwotworcze

Nawigzujac do koncepcji Norberta Eliasa, a zarazem mody-
fikujac jego tezy, pojmuje formowanie si¢ nowozytnej polityki
zagranicznej jako istotng cz¢$¢ nadrzednego procesu mono-
polizacji wiadzy, ktory rozpoczat si¢ w p6Znym Sredniowieczu.
Doprowadzit on we wczesnej nowozytnosci do skoncentro-
wania wszystkich istotnych prerogatyw politycznych w rekach
noSnikow najwyzszej wladzy zwierzchniej, mowiac najogolniej:
w gestii panstwa. W obrebie tego dlugofalowego procesu ,,for-
mowania panstwa” (Staatsbildung) i ,formowania mocarstw”
(Mdchtestaatsbildung) mozna zaobserwowac czy tez wyznaczy¢
poszczegOlne fazy. Byly zaro6wno okresy, kiedy najwazniejsza
role odgrywaly czynniki religijno-koScielne, jak rowniez takie,
kiedy na plan pierwszy wysuwaly si¢ elementy prawnoustro-
jowe, demograficzne, ekonomiczne czy tez wlasnie zwigzane
z polityka zagraniczng i mocarstwowa. Procesy formowania
panstwa i mocarstwa stawaly si¢ szczegOlnie dynamiczne
i wyraznie intensywne w tych fazach, w ktorych jednocze$nie
aktywizowaly si¢ dwa z wymienionych nurtéw monopolizacyj-
nych, naktadajac si¢ na siebie i wzajemnie wzmacniajgc. Dziato
si¢ tak wtasnie, jak sadze, w stuleciu miedzy polowa XVI
a latami 60. XVII w., gdy punkt szczytowy osiggnely jedno-
czeé$nie konfesjonalizacja® i polityka mocarstwowa. Odwotujac
si¢ do kategorii teorii monopolizacyjnej, chodzi o okres, gdy
swe pietno na dziejach Europy, w tym réwniez na przebiegu
interakcji miedzy formowaniem wewnetrznych struktur pan-
stwa a powstawaniem mocarstw na arenie mi¢dzynarodowej,
odcisnelo z jednej strony przejecie przez pafistwo wtadzy nad
Kosciotem i kwestiami religijnymi na jego terytorium, z dru-
giej za$ — ,,upanstwowienie” (Verstaatung) prerogatyw w poli-
tyce zagranicznej i w systemie migdzynarodowym. Polityka
zagraniczng prowadzong w epoce konfesjonalizacji w Europie
zajmg¢ si¢ nieco dokladniej w drugiej czeSci artykutu. Weze-
Sniej jednak nalezy jeszcze zwroci¢ uwage na kilka og6lnych
wnioskow wynikajacych z mojej tezy o wewnetrznej zalezno-
$ci miedzy formowaniem pafistw a powstawaniem mocarstw.

3 Na temat definicji i znaczenia kluczowego w badaniach Heinza Schillinga
terminu ,.konfesjonalizacja” zob. przyp. 21 w eseju Karol V'i religia — zmagania
0 czystos¢ i jednos¢ chrzescijaristwa.

209



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Ujecie procesu paﬁstwotwérczego jako monopolizacji wla-
dzy oraz prze]f;ma pohtykl zagranlczne] przez panstwo jako
na]waznle]sze] czesci polityki mozna odwrocié, formutujac
teze, ze tam, gdzie jeden z istotnych procesow monopohzacy]-
nych nie odbyt sie, badz byt niepelny, nie doszto do wyksztal-
cenia si¢ pafnstwa, a w kazdym razie proces ten nie dotart do
momentu, od ktérego mozna mowi¢ 0 wczesnonowozytnym
pafistwie. Postawiona na poczatku tez¢ mozna wiec logicznie
i historycznie odwrocié: ,,Bez monopolizacji polityki zagra-
nicznej przez panstwo nie ma panstwa!”

Ta zmiana perspektywy jest wazna szczeg6lnie dla histo-
rykow pdznego Sredniowiecza i wezesnej nowozytnosci. Maja
oni bowiem stale do czynienia z politycznymi tworami, nad
ktorych pafistwowoScig — lub stanem temu bliskim — musza
si¢ zastanawiacd, o ile chcg uniknaé wykorzystywania btednych
merytorycznie metod i stosowania niewlaSciwych, anachro-
nicznych pojec. Ow swoisty papierek lakmusowy jest pomocny
— zauwazmy to na marginesie — roOwniez w poszukiwaniu
prawdy w sporze, jaki wywigzal si¢ niedawno wSrod niemiec-
kich historykéw na temat dawnej Rzeszy jako pafistwa okofo
1650 1., po zakonczeniu konsolidacji i cz¢Sciowej modernizacji.
Podane tu kryteria pozwalaja jasno rozstrzygnac sprawe: po
1650 r. dawna Rzesza byta czeSciowo zmodernizowanym — bo
dostosowanym do procesdéw panstwotworczych, jakie zacho-
dzity przede wszystkim u zachodnich i poinocnych sasiadow —
wczesnonowozytnym systemem politycznym, jednakze nie byta
panstwem*. Abstrahujac bowiem od dalszych, wykraczajacych
poza ramy niniejszego artykutu roznic strukturalnych w sto-
sunku do wspdlczesnych jej konstruktdéw politycznych, ktore
stusznie nazywa si¢ wczesnonowozytnymi pafstwami, Rze-
sza nie dysponowata po 1648 r. nowozytnymi prerogatywami
w sferze polityki zagranicznej. Ta strukturalna wtasciwosc,
ktorej dzisiejsi historycy niemieccy — rozniac si¢ w tym od

* G. Schmidt, Geschichte des Alten Reiches. Staat und Nation in der Friihen
Neuzeit: 1495-1806, Miinchen 1999; H. Schilling, Das Alte Reich — ein teilmo-
dernisiertes System als Ergebnis der partiellen Anpassung an die friithmoderne
Staatsbildung der europdischen Nachbarn und Territorien, w: Imperium Romanum
— irregulare corpus — teutscher Reichs-Staat. Das Alte Reich im Verstindnis der
Zeitgenossen und der Historiographie, red. M. Schnettger, Mainz 2002, s. 279-291.

210



Wezesnonowozytne procesy paristwotworcze

gloryfikujacej mocarstwowosSc historiografii XIX i wczesnego
XX w. — bynajmniej nie uwazaja za stabos¢, lecz za historycz-
nie uwarunkowana ceche¢ typowa dla niemieckich dziejow, jest
tym bardziej miarodajna dla poréwnawczej historii ustrojowe;j,
ze to wiasnie okres po 1648/1660 r. byl okresem, kiedy wsze-
dzie w Europie polityka zagraniczna i mocarstwowa stawala
si¢ najistotniejszg funkcja panstwa i wtajemniczeniem dostep-
nym temu, kto posiadal w panstwie wtadze zwierzchnia. Jest
to oczywiste w wypadku krdlestw i ksiestw absolutystycznych
czy polabsolutystycznych, ktorych wewnetrzna konsolidacja
doznawala znaczacego przyspieszenia na skutek przejecia
przez monarchg¢ kompetencji w zakresie polityki zagranicznej
i mocarstwowej, jak rowniez w konsekwencji jego konkretnych
dziatan w europejskim systemie mocarstw-.

Zalezno$¢ te widac jednak nie tylko w wypadku monarchii,
ale takze republik terytorialnych i miejskich. Tak na przy-
ktad magistraty niemieckich miast Rzeszy od potowy XVII w.
z coraz wigkszg stanowczoScig obstawaly przy tym, zeby poli-
tyka zagraniczna lezala wylacznie w ich gestii i by — inaczej
niz w kwestiach wewnetrznych — wylaczy¢ pozostalych obywa-
teli miasta z prawa wspdtdecydowania w tym zakresie. Prawo
kierowania polityka zagraniczng byto zatem swego rodzaju
rekompensatg za miejsko-republikanski podzial suwerennosci
w sprawach wewnetrznych. W federalnej i zwiazkowej repu-
blice niderlandzkiej to wtasnie polityka zagraniczna zaliczana
byta do arkanow i niezbywalnych atrybutdw pafistwa, tzw. Eer
en Hoogheit van de Staat®, dokfadnie tak samo jak w absoluty-
stycznych panstwach terytorialnych tego czasu. W odr6znieniu
od Rzeszy Niemieckiej i jej panstw terytorialnych, w Nider-
landach polityke zagraniczng prowadzity nie podporzadko-
wane republice prowincje, lecz Stany Generalne w Hadze.
Wprawdzie w Hadze nie bylo ministra spraw zagranicznych
ani odnoSnego ministerstwa, ale dziatata powotana przez Stany
Generalne komisja zajmujaca si¢ kontaktami zagranicznymi,
ktora — co charakterystyczne — nazywano Secreet besogne, czyli

3 Stusznie zwrdcit na to uwage Ernst Hinrichs w ramach ostatniej debaty
o absolutyzmie w: Der Absolutismus — ein Mythos. Strukturwandel monarchischer
Herrschaft, red. R. Asch, H. Duchhardt, Koln 1996.

¢ J. v. Heringa, De Eer en Hoogheid van de Staat, Groningen 1961.

211



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Tajng Komisja. Kluczowa role odgrywat w niej wielki pensjo-
nariusz Holandii, szczegOlnie gdy funkcje te petnit Johann
van Oldenbarnevelt (1586-1619), a pdzniej tzw. Statengriffier,
czyli szef kancelarii Stanow Generalnych’.

Fakt, ze rowniez w Republice Zjednoczonych Prowincji
Nlderlandzklch gdzie mozna mowi¢ o wysokim stopnlu par-
tycypacji obywateli w szerokiej, juz nowoczesnej sferze zycia
publicznego, kwestie polityki zagranicznej uwazano za naj-
wyzsze arkana pafnstwa, wyraznie ukazuje role, jaka w dzie-
jach relacji miedzy panstwem a systemem mocarstw odegraty
tajemnica i utajnianie spraw zwigzanych z polityka zagraniczna
w obrebie zamknietego kregu dygnitarzy panstwowych. Takze
i to bylo konsekwencja procesu formowania pafstwa, czy
raczej wowczas jeszcze niepewnego i niewielkiego stopnia
jego zaawansowania. Formowanie panstwa bowiem, zarowno
w sferze polityki wewnetrznej, jak 1 zewnetrznej, odbywato
sie w ostrej konkurencji miedzy poszczegdlnymi panstwami.
Reguta ta dotyczyta nawet panstw formalnie zwigzanych ze
sobg sojuszem. Mierzono je przeciez wytacznie miarg korzysci
wynikajacych z nich dla danego panstwa, stad tez byly one
z natury krotkotrwate i podlegaly zmianom.

3. Metodologiczne i pojeciowe aspekty badan
nad wczesnonowozytnym systemem panstw w warunkach
nieukonczonego procesu panstwotworczego

Kluczowa dla niniejszego eseju teza — ,,bez polityki zagra-
nicznej nie ma panstwa” czy tez ,,bez pafstwa nie ma polityki
zagranicznej w sensie nowozytnym” — nie wyklucza istnienia
przed i poza forma organizacji politycznej o nazwie ,,pan-
stwo” innych zwiazkéw miedzy strukturami politycznymi
i nie zaktada, ze historia polityki zagranicznej jest mozliwa
dopiero od XVI w. Wrecz przeciwnie, definicja ta, Swiado-
mie skonstruowana jako narzedzie analityczne, moze, a nawet
powinna aspirowa¢ do badania tego rodzaju zwigzkow takze
w okresie przedpafistwowym. Tym samym doszedtem do

78.J. Fockema Andreae, De Nederlandse Staat onder de Republiek, Amster-
dam 1961, s. 111 n.

212



Wezesnonowozytne procesy paristwotworcze

metodologicznych i pojeciowych implikacji tezy wyjsciowej,
ukazujac takze konsekwencje, jakie wynikaja z niej dla kon-
kretnych badan i dla opisu polityki zagranicznej we wczesnym
okresie rozwoju europejskiego systemu panstw. Pozwole sobie
poczyni¢ na ten temat kilka uwag, ktore zakoncza cze$¢ ogolna.

Rozumienie monopolizacji polityki zagranicznej jako jed-
nego z kluczowych elementéw wczesnonowozytnego procesu
pafstwotwoOrczego moze i powinno uczuli¢ na to, ze w okresie
przedpanstwowym i w stuleciach decydujacych dla formowa-
nia si¢ panstw europejskich — a zatem do czasu pierwszych
duzych ogolnoeuropejskich sojuszy miedzypanstwowych
z polowy XVII w. — ,polityka zagraniczna” i w og()le rela-
cje migdzy strukturami politycznymi rozgrywaly si¢ w innym
kontekscie, przybleraly inne formy i inne grupy byly ich
no$nikiem niz w okresie, kiedy pafistwo stalo si¢ jedynym
podmiotem uprawnionym do dziatania na tym polu. Spra-
wia to, ze proces monopolizacji polityki zagranicznej trzeba
uczyni¢ kategorig porzadkujaca badania i opis tejze polityki®.
Polityka zagraniczna, system europejskich mocarstw, a przy
pewnych zastrzezeniach nawet ,,system miedzynarodowy”,
mogg by¢ uprawnionymi tematami badaf nad Sredniowieczem
i poczatkami epoki wczesnej nowozytnoSci — o ile przyjmie
si¢ metodologiczne i analityczne zalozenie, ze na tym etapie
polityka zagraniczna i dziatanie ponad granicami istniejacych
struktur politycznych nie bylo jeszcze, a w kazdym razie nie
wylacznie, sprawa pafstwa czy zgola najwyzszej jego wla-
dzy zwierzchniej. Ponadto nalezy uwzgledni¢ perspektywe
heurystyczna, pokazujaca, ze przemiany formalne i funkcjo-
nalne, ktore w ciaggu XVI i XVII w. doprowadzily do stanu
,howozytnego” , czyli do przejecia wszelkich uprawnien przez
panstwo, sktadaly si¢ na dtugofalowy, kompleksowy proces,
w ktorym czynniki wewnatrz- i migdzypanstwowe wzajemnie
na siebie oddziatywaly. Wnioski wypracowane w pilotazowych
badaniach na temat poznoSredniowiecznej Rzeszy, miano-
wicie metodologiczne i heurystyczne zalozenie, ze ,,polityka

8 Heinz Duchhardt ujat to bardzo efektownie w podreczniku historii sto-
sunkéw migdzynarodowych: Balance of Power und Pentarchie. Internationale
Beziehungen 1700-1785, Paderborn 1997.

213



Jednosc i réznorodnosc¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

zagraniczna w pOznym Sredniowieczu |...] byla polityka prowa-
dzong w ramach, jakie tworzyla formujaca si¢ panstwowosc”,
sa uprawnione takze w odniesieniu do pierwszego stulecia
nowozytnosci’.

W kontekscie historii stosunkow migdzynarodowych nie
sposob przesadzi¢ z podkreSlaniem tego, ze rowniez stulecia
XVI i XVII naleza do world we have lost Starej Europy.
W odrodznieniu bowiem od historii ustroju, spoteczenstwa czy
kultury, badania nad dziejami polityki zagranicznej nadal sa
w duzym stopniu opanowane przez pojecia i obrazy, ktore
wyksztalcily si¢ dla opisu struktur i funkcjonowania uformo-
wanego juz systemu panstw dziewietnastowiecznych. Wynika
to rzecz jasna ze zlekcewazenia polityki, w szczeg6lnosci zagra-
nicznej, przez cate pokolenie historykow i to akurat w momen-
cie, kiedy chodzito o nowe zdefiniowanie kategorii, metod
1 teorii naszej dyscypliny, a zwlaszcza kazdej z jej dyscyplin
czastkowych. Dla historii stosunkéw miedzynarodowych nie
uczyniono tego w zasadzie w ogole. International politics stata
siec domeng politologéw, ktdrzy nie chca zaglgbiad si¢ w skom-
plikowany historyczny kontekst i uzywaja wczesnonowozytnego
systemu europejskich mocarstw jako swego rodzaju rezerwu-
aru, dostarczajacego dobieranego z duza dowolnoscig mate-
rialu historycznego dla rozwazan systemowo-teoretycznych
na temat struktury i funkcji international politics jako takiej.

Wezesnonowozytna ,,geneza panstw [...] byta skompliko-
wanym procesem ksztaltowania si¢ jednostek politycznych
[...], ktore jeszcze okoto 1600 r. trudno byloby okresli¢ mia-
nem monolitycznych blokéw, wbrew temu co implikuje uzy-
wane obecnie pojecie pafnstwa. Dla stosunkow tych mocarstw
z zagranica oznacza to, ze pafstwa nie byly jeszcze kulami
na stole bilardowym miedzynarodowego systemu, tak jak to
opisuje model szkoly migdzynarodowej Realpolitik™'!. Okoto

° S. Wefers, Versuch tiber die ,,Auflenpolitik” des spdtmittelalterlichen Reiches,
»Zeitschrift fiir Historische Forschung” 22, 1995, s. 291-316.

0P, Laslett, The world we have lost, London 1965.

' M. Ride, ,, Make this Rhyne and Thame an ocean” — England und Kurp-
falz im werdenden Mdchteeuropa (1608-1632). Strukturen — Prozesse — kulturelle
Ausdrucksformen, rozprawa doktorska, Humboldt-Universitdt Berlin 2004 (opu-
blikowana w 2006), s. 22.

214



Wezesnonowozytne procesy paristwotworcze

1600 r. na miedzynarodowym ,stole bilardowym” lezaly
,kule” uformowane w potowie, w trzech czwartych czy nawet
prawie gotowe, tuz obok amorficznych tworéw, ktére nale-
zatoby poréwnac raczej do meduz. Teraz wyobrazmy sobie
gre w bilard przy uzyciu takich niedoskonalych ,kul”, a caly
absurd poréwnania hegemonialnej rywalizacji wczesnonowo-
zytnych mocarstw do gry w bilard stanie si¢ wyraznie widoczny.
Dopiero w odniesieniu do XVIII w., kiedy stosunki mi¢dzyna-
rodowe staly si¢ domena w pelni wyksztatconych podmiotow
panstwowych, opisywanie ich wspodtdzialania i antagonizmow
w kategoriach gry w bilard nabiera sensu. Wszak nie przypad-
kowo poréwnanie to pojawito si¢ dopiero w tamtej epoce.
W odroznieniu od mediewistow, historycy nowozytnosci
musza bra¢ pod uwage rosngcy w przyspieszonym tempie
potencjal, a przede wszystkim coraz wyrazniej widoczne dgze-
nie panstwa do przejecia wladzy zwierzchniej oraz monopo-
lizacji polityki zagranicznej. Musza wigc liczy€ si¢ z podmio-
tami, funkcjami i instrumentami, zar6wno niepanstwowymi,
jak i przedpanstwowymi, a takze z takimi, ktore faktycznie
w mniejszym lub wigkszym stopniu nosilty znamiona panstwa.

II. Wybrane przyktady

Konsekwencje naszkicowanego powyzej podejscia badaw-
czego zostang przeanalizowane na dwu wybranych przykta-
dach. Ukazuja one z jednej strony charakterystycznq dla Starej
Europy mozalkf; tworoéw przedpanistwowych i pafistwowych,
z drugiej za$ — zwiazek migdzy wewnetrznym i zewnetrznym
procesem formowania panstwa. Jeden z przyktadow pochodzi
z okresu okoto 1600 r., a drugi z epoki rozkwitu dworéw monar-
szych i zawieranych przez nich sojuszy réwno sto lat poZniej.

1. Konfesjonalizacja i ksztaltowanie dwubiegunowego
systemu mocarstw europejskich

Pod koniec XVI w. w Europie natozyly si¢ na siebie dwa
istotne procesy. Z jednej strony konfesjonalizacja, z drugiej —
ofensywa polityki zagranicznej i mocarstwowej, opierajaca si¢

215



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

na monopolizacji tejze polityki we wczesnej epoce nowozytnej
przez panstwo. W efekcie powstal uwarunkowany struktural-
nie migdzynarodowy uktad, uniemozliwiajgcy przez ponad p6t
wieku zaprzestanie wojen wyznaniowych. W Europie chrzesci-
janstwa lacinskiego prowadzono wowczas polityke zaklasyfi-
kowana pdzniej jako fundamentalistyczna, co w szczegdlnosci
dotyczy polityki zagraniczne;j.

Zjawisko naktadania si¢ wspomnianych wyzej procesOw
jest pod wzgledem metodologiczno-teoretycznym niezwykle
istotne dla historii stosunkOéw miedzynarodowych. Pokazuje
bowiem po pierwsze, ze jej kategorie i najwazniejsze czyn-
niki podlegaja zmianom w przebiegu dziejow, co sprawia, ze
badania w rodzaju wychwalanej syntezy Paula Kennedy’ego
Mocarstwa swiata: narodziny, rozkwit, upadek', gdzie si¢ga si¢
po uniwersalne, historycznie niezmienne, kluczowe czynniki,
takie jak ekonomia, musza dla dawniejszych epok pozostaé
mato wyraziste i zbyt ogbélnikowe. Po drugie, zazgbianie si¢
konfesjonalizacji i polityki mocarstwowej okoto 1600 r. jest
szczegOlnie wymownym przyktadem wzajemnego wzmacnia-
nia si¢ wewnetrznych i zewnetrznych procesow formowania
panstwa i systemu mocarstw. Konfesjonalizacja byta u swego
zarania wewnatrzpanstwowym procesem monopolizacyjnym,
ktoéry umozliwial dzierzacemu wtadze panstwowa przeje-
cie pelnej kontroli nad zarzadzaniem KoSciolem krajowym
i nad dostgpem do zbawienia na ,,drodze do transcenden-
cji”, tacznie z monopolem na sfere sacrum!®. Nastepnie kwe-

12 PM. Kennedy, Aufstieg und Fall der Grofimdchte. Okonomischer Wandel
und militdrischer Konflikt 1500 bis 2000, Frankfurt am Main 1994 (wyd. oryg.:
The rise and fall of the great powers. Economic change and military conflict from
1500 to 2000, New York 1987); ttum. pol.: Mocarstwa swiata: narodziny, rozkwit,
upadek. Przemiany gospodarcze i konflikty zbrojne w latach 1500-2000, ttum.
M. Kluzniak, Warszawa 1995.

13 Szerzej na ten temat H. Schilling, Die Konfessionalisierung und die Entste-
hung eines internationalen Systems in Europa, w: Reformation und Recht, Fest-
schrift fiir Gottfried Seebaf3, red. 1. Dingel, V. Leppin, C. Strohm, Giitersloh, 2002,
s. 127-144; tenze, La confessionalisation et le systeme international, w: L’Europe
des traités de Westphalie. Esprit de la diplomatie et diplomatie de esprit, red.
L. Bély, Paris 2000, s. 411-428; tenze, Formung und Gestalt des Internationalen
Systems in der werdenden Neuzeit — Phasen und bewegende Krifte, w: Konti-
nuitit und Wandel in der Staatenordnung der Neuzeit. Beitrige zur Geschichte des
internationalen Systems, red. P. Kriiger, Marburg 1991, s. 19-45; tenze, Konfes-
sionalisierung und Formierung eines internationalen Systems wdhrend der friihen

216



Wezesnonowozytne procesy paristwotworcze

stie wyznaniowe zyskaly znaczenie w polityce zagranicznej
i mocarstwowej, a zdobyty z reguly juz wcze$niej monopol
w sferze koScielnej ugruntowat takze wylacznos$¢ panistwa na
prowadzenie polityki zagranicznej i umocnit jego pozycje¢ na
arenie miedzynarodowe;.

ZaleznoSci te sa bardzo skomplikowane i mozna je tutaj
przedstawi¢ jedynie na wybranym przyktadzie. Jako taki
postuza koScielne instytucje i duchowienstwo jako czynnik
i no$nik komunikacji w systemie mi¢dzynarodowym. Poniewaz
wczesnonowozytne panstwo przed 1650 r. nie zmonopolizo-
walo jeszcze polityki zagranicznej, a jego aparat dyploma-
tyczny nie wyksztalcit si¢ w dostatecznym stopniu, réwniez
niepafnstwowym podmiotom i kanalom komunikacyjnym
przypadaly do spelnienia wazne zadania w polityce zagranicz-
nej, takie jak udostepnianie i przekazywanie informacji oraz
nawigzywanie kontaktoéw. Dotyczy to kupcow, przedstawicieli
stanow, pojedynczych miast, a takze ludzi KoSciota oraz insty-
tucji koScielnych. Odnosi si¢ to zreszta nie tylko do Europy,
ale i do kontaktow europejskich panstw z ludami i krajami
zamorskimi, gdzie misjonarze czesto petnili role pierwszych
»ambasadoréw”. Ten ostatni aspekt omawianego zagadnienia
pozostanie jednak w dalszej czesci artykutu nieuwzgledniony.
W wypadku katolickich KoSciotow wyznaniowych oczywiste
jest znaczenie nuncjuszy w polityce zagranicznej. Docho-
dzi do tego jeszcze rozleglta sie¢ zakonOow 1 kongregacji, na

Neuzeit, w: Die Reformation in Deutschland und Europa. Interpretationen und
Debatten, red. H. Guggisberg, G. Krodel, Giitersloh 1993, s. 597-613; tenze,
Die konfessionellen Glaubenskriege und die Formierung des friihmodernen Eu-
ropa, w: Glaubenskriege in Vergangenheit und Gegenwart, red. P. Herrmann,
Gottingen 1996, s. 123-137; tlum. pol.: Konfesyjne wojny za wiarg a formowanie
sie wezesnonowozytnej Europy, w: tenze, Konfesjonalizacja. Koscidl i paristwo
w Europie doby przednowoczesnej, ttum. J. Katazny, postowie H. Orfowski,
Poznan 2010 (Poznanska Biblioteka Niemiecka, 32), s. 557-571; H. Grif, Kon-
fessionionalisierung und internationales System. Die Auflenpolitik Hessen-Kassels
im konfessionellen Zeitalter, Darmstadt—-Marburg, 1993; tenze, Biindnissysteme
der Neuzeit. Strukturelle Bedingungen der Auflenpolitik bis zur europdischen Pen-
tarchie, ,Historicum” 97, 1996, s. 22-26; U. Sibeth, Gesandter einer aufstindi-
schen Macht. Die ersten Jahre der Mission von Dr. Pieter Cornelisz Brederode im
Reich (1602-1609), ,,Zeitschrift fiir Historische Forschungen” 30, 2003, s. 19-52;
H. Scherneck, Auflenpolitik, Konfession und nationale Identititsbildung in der
Pamphletistik des elisabethanischen England, w: Nationales Bewufitsein und kol-
lektive Identitdt, red. H. Berding, Frankfurt, 1994, s. 282-300.

217



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

przyktad jezuitow, ktorzy byli szczegllnie aktywni w polityce
zagranicznej, a jednak z reguly nie uwzglednia si¢ ich w histo-
riografii stosunkow miedzynarodowych. Przede wszystkim
jednak chodzi o dyplomatycznq i polityczna aktywnoéé tych
instytucji koscielnych, najczesciej btednie uwazang za quasi-
-panstwowa strukture papiestwa, a inicjatywa w tym zakresie
przypisywana jest Pafistwu KoScielnemu postrzeganemu jako
europejskie mocarstwo. Wreszcie przy analizie roli ksigzecych
spowiednikOdw w polityce zagranicznej staje si¢ jasne, do jak
duzych uproszczen prowadzi taka perspektywa. Przynajmnie;j
na dworach Habsburgow spowiednicy byli wszystkim, tylko nie
agentami Panstwa KoScielnego.

Jak przekonujaco pokazuja najnowsze badania warszaw-
skiego historyka Hieronima Grali, koScielna sie¢ agentow
w najwazniejszych oSrodkach w Polsce, Wiedniu, Monachium
i Rzymie odegrata wiodaca role szczegdlnie we wczesnych
kontaktach dyplomatycznych migdzy Moskwa a katolic-
kimi mocarstwami Europy Wschodniej, a takze z Bawarig'.
Porownywalng z KoSciolem katolickim siecia komunika-
cyjna dysponowali po stronie protestanckiej kalwini. Jej
nosnikami byli duchowni, czgsto dzialajacy jako wedrowni
kaznodzieje, a takze starsi, diakoni, prezbiterzy, synody czy
wrecz cale struktury koScielne. Najlepszym przyktadem jest
sie¢ kalwiniskich gmin niderlandzkich i francuskich egzulan-
tow, szczegolnie aktywnych w epoce konfesjonalizacji. Jak
mocno zespolily si¢ w tym Srodowisku koScielne i panstwowe
modele dziatalnoSci na polu ,,migdzynarodowym”, pokazuje
epizod z dziejow niderlandzkiego i zachodnioniemieckiego
kalwinizmu. Pod koniec lat 60. XVI w. Philipp von Marnix
snul projekty utrzymywania regularnej korespondencji mig-
dzy poszczegOlnymi niderlandzkimi KoSciotami na wychodz-
stwie, jak rowniez wymiany listowej migedzy owymi KoSciofami
a Wilhelmem Oranskim, politycznym przywodca w walce prze-
ciwko Hiszpanii. Chodzito o wymiang informacji i o relacje na
temat ,,wat daer sekerlijcx omgaet”, czyli politycznie istotnych
spraw z danego regionu, o ktorych wiedze miaty wspdlnoty

14 H. Grala, Zu Werk und Person Albert Schlichtings, w: Bayern und Osteuro-
pa, red. H. Beyer-Thoma, Wiesbaden 2000, s. 132-159, tu s. 142 n.

218



Wezesnonowozytne procesy paristwotworcze

kalwiniskie. W obliczu politycznej ofensywy pafistw katolic-
kich pod koniec XVI w. niderlandzki poset Brederode i jego
partnerzy z dwordéw hrabiowskich w Wetterau podchwycili
owa mysl i utworzyli ,,sie¢ korespondencyjna”, ktora intereso-
wala si¢ zaréwno sprawami polityki, jak i religii, by umozliwic
wspolne, skoordynowane dziatania na scenie wewnatrzpan-
stwowej oraz mi¢dzynarodowe;j'.

W ostatnich latach XVI w. to przede wszystkim czynniki
koScielne oraz instytucje KosSciolow konfesyjnych przyczy-
nialy si¢ do intensyfikacji proceséw formacyjnych w polityce
wewnetrznej i zagranicznej oraz do defensywnej lub ofensywnej
polityki w celu zachowania wlasnej pozycji w Europie. Doty-
czy to zaro6wno katolickiej, jak i protestanckiej, pre- i proto-
panstwowej sieci powigzan koScielnych. Z kolei po stronie
protestanckiej szczegOlnie aktywna byta diaspora uchodzcow
religijnych — niderlandzkich, francuskich i wtoskich kalwinow,
ale takze niemieckich ewangelikéw reformowanych czy gne-
zjoluterandw — ktora ogarneta caly kontynent, poczynajac od
Anglii, poprzez Niderlandy i Niemcy do Skandynawii i kra-
jow Europy Srodkowo-Wschodniej. Stanowczo$¢ kalwiniskich
uchodzcow znacznie przyczynita sie pod koniec XVI w. do
Zarysowujqcej sie; w systemie mi¢dzynarodowym konfronta-
cji politycznej i militarnej, podobnie zresztg zradykalizowat
nastroje zarhwy zapal religijny miodych zakonéw kontrre-
formacyjnych i ich §wieckich korporacji, takich jak chocby
stworzona przez jezuitow Congregatio Mariana. Kalwinska
diaspora od Anglii poprzez potnocne Niemcy az po Skandyna-
wie zawsze nalezalta do najradykalniejszych zwolennikdw akcji
militarnych przeciwko Hiszpanii, podejmowanych w Europie
i na terenach zamorskich. Od lat 20. XVII w. w ten sam ton
uderzyli czescy i palatynaccy egzulanci, a dwor ,,krola zimo-
wego” Fryderyka V na wychodZstwie w Hadze stat si¢ punk-

15 U. Sibeth, Gesandter einer aufstindischen Macht...; R. Glawischnig, Nie-
derlande, Calvinismus und Reichsgrafenstand, Heidelberg 1969; G. Menk, ,, Qui
trop embrasse, peu estreind”. Politik und Personlichkeit Graf Johanns VI. von
Nassau-Dillenburg 1580-1606, ,Jahrbuch fiir westdeutsche Landesgeschichte” 7,
1981, s. 119-157; tenze, Landgraf Wilhelm IV, von Hessen-Kassel, Franz Hotmann
und die hessisch-franzésischen Beziehungen vor und nach der Bartholomdusnacht,
,Zeitschrift fiir hessische Geschichte und Landeskunde” 88, 1980, s. 55-82;
G. Schmidt, Der Wetterauer Grafenverein, Marburg 1989.

219



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

tem zbornym dla miedzynarodowego ,,sztabu generalnego”
europejskiego kalwinizmu.

2. Swiat polityki dworskiej i sojuszy — podniesienie rangi
i tytulatura jako element polityki zagranicznej
i mocarstwowej w Starej Europie

Analogicznie do epoki konfesjonalizacji rowniez w czasach
rozkwitu absolutystycznych dwordw i zawieranych przez nie
sojuszy zdolano wypracowac wtasne reguly polityki zagranicz-
nej i mocarstwowej, ktore nie poddaja si¢ schematycznemu
zastosowaniu quasi-uniwersalistycznych kategorii wyjasniaja-
cych, jak ,,ekonomia” czy ,,racjonalny interes panstwa”. Ogol-
nie rzecz biorac, nalezy zgodzi¢ si¢ z Ernstem Hinrichem,
ktéry jeszcze niedawno podkreslat decydujace znaczenie
polityki zagranicznej dla funkcjonowania panstw terytorial-
nych w tamtej epoce'®. W rzeczy samej to absolutyzm dopel-
nit monopolizacji polityki zagranicznej w reku monarszym
— czyli noSnika najwyzszej wladzy panstwowej — czyniac wrecz
z prerogatywy uprawiania polityki na arenie mi¢dzynarodowej
symbol wewnetrznej suwerennosci.

W niniejszym artykule chodzi jednak o co$ innego, a mia-
nowicie o specyficznie ceremonialny i rytualny charakter
polityki okoto 1700 r. na przyktadzie koronacji elektora
brandenburskiego Fryderyka III na krola Prus — jako Fry-
deryka I — 18 stycznia 1701 r."” W niemieckiej historiografii
tlumaczy si¢ to wydarzenie ,,nieuleczalnym kompleksem niz-
szoSci” samego Fryderyka i dynastii Hohenzollernow. Jest
to malo przekonujace, jesli uwzgledni¢ kontekst europejski
— szczegblnie w perspektywie postawionego wyzej pytania
o wzajemne oddzialywanie wewnatrz- i zewnatrzpanstwowych
procesOw politycznych oraz o wiasciwy dla danego okresu

16 Zob. G. Schmidt, Geschichte des Alten Reiches...; H. Schilling, Das Alte
Reich..., s. 279-291.

17 Zob. H. Schilling, Europa um 1700. Eine Welt der Hife und Allianzen und
eine Hierarchie der Dynastien, w: Preuflen 1701. Eine europdische Geschichte,
tom esejow do wystawy Preuflen 1701, wyd. Deutsches Historisches Museum
und Stiftung Preuf3ische Schldsser und Gérten Berlin-Brandenburg, Berlin 2001,
s. 12-30.

220



Wezesnonowozytne procesy paristwotworcze

ksztatt polityki zagranicznej. W konteksScie bowiem skompli-
kowanej hierarchii pafistw i dynastii, ktora uksztattowata si¢
w Europie pod koniec XVII w., po wewnetrznej i zewnetrznej
konsolidacji panstw wczesnonowozytnych, ambicje branden-
burskiego elektora i zarazem glowy terytorialnego panstwa
Rzeszy jawily si¢ jako w na]wyzszym stopmu praktyczne i wla-
sciwe. W barokowym Swiecie dwordw 1 sojuszy ranga glowy
panstwa byta niemalze tak samo wazna jak sita uderzeniowa
jego armii. W pierwszym rzedzie dos§wiadczyta tego czcigodna,
a przede wszystkim bogata Republika Zjednoczonych Pro-
wingcji Niderlandzkich. Nie dos¢, ze na arenie dyplomatycznej
musiata ustepowa¢ domom monarszym, ktorych wigkszo$¢
nie mogla si¢ z nig rowna¢ pod wzgledem ekonomicznym,
a czeS¢ réwniez w zakresie posiadanej wladzy i wplywow, to
jeszcze przyszlo jej znosi¢ kpiny z powodu niezwyklej skrom-
nosci i oszczednosci niektorych swych mieszczan, petniacych
funkcje dyplomatow. Na przyktad wtedy, gdy arystokratyczny
przedstawiciel jednego z monarszych mocarstw w drodze na
spotkanie migdzynarodowe zobaczyt niderlandzkich partne-
row pertraktacji, gdy opuszczali swdj statek, zeby oszczednie
zje$¢ niewyszukany positek na brzegu. Tego rodzaju miesz-
czanska skrzetno§¢ mogta by¢ w oczach nawyktego do luk-
susowej reprezentacyjnosci i wystawnych uczt szlacheckiego
dyplomaty jedynie hanbigca dla republiki reprezentowane;j
przez takich przedstawicieli.

Innym republikom bylo atwiej. Przede wszystkim Wene-
cja mogta dotrzymywac kroku w barokowych ceremoniach
1 dworskiej etykiecie, poniewaz podtrzymywata roszczenia do
podbitego przez Turkéw Cypru, a co za tym idzie — do kro-
lewskiej korony i tytulatury. Jednakze wiasciwa gra toczyla si¢
miedzy monarchami i dynastiami. Byty to rozgrywki o dtugich
tradycjach. Wystarczy chociaz wspomnieé o przeforsowaniu
w 1358/1359 r. przez Habsburgdéw godnosci arcyksiazecej jako
odtad najwyzszego ranga tytulu arystokratycznego w Rzeszy,
co bylo swoista rekompensata za to, ze wladcy Austrii nie
figurowali w Ztotej Bulli jako elektorzy. Albo wyniesienie
Kosmy I Medyceusza do godnoSci wielkiego ksigcia Toskanii
przez papieza Piusa V w 1569 r. czy tez i sabaudzka dekla-
racje krolewska z 1632 r., dzieki ktorej Wiktor Amadeusz 1

221



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

w oparciu o stare koligacje rodzinne z wygasta w 1489 r.
cypryjska dynastia Lusignan probowal nada¢ swemu ksigze-
cemu rodowi krolewski status.

W dziesiecioleciach przed i po 1700 1. tego rodzaju kwestie
rangi i reputacji, charakterystyczne dla dawnej Europy, zyskaly
nowa jakos¢. Zlntensyﬁkowala si¢ — charakteryzujaca si¢ siecia
wzajemnych powiazan — miedzynarodowa kultura arystokra-
tyczno-dworska, ktora wytworzyla polityczna estetyke her-
bow, stanowisk i tytulatury — Ekscelencja, Najja$niejszy, Wasza
Wysokos¢ etc., jak rOwniez procesji, ceremonii, portretow,
budowli, a nawet monet czy w ogole wszelkiego rodzaju przed-
stawien artystycznych. Kazdy cztowiek wyksztalcony, polityk,
prawnik czy dyplomata potrafif z nich precyzyjnie ,,odczytac”
pozycje i range wiadcy, ktorg w ten sposob ,,upubliczniano”.
Byl to bez watpienia wyraz dworsko$ci kultury nazywanej
barokowa, w ktorej tak wazna byla reprezentacja, oprawa
wizualna, ranga. Jeszcze wigksze znaczenie mialy strukturalne
przemiany zachodzace w procesie formowania panstwa i spo-
teczefistwa we wczesnej epoce nowozytnej. Zmierzaly one do
skupienia zycia spolecznego i polityki, ale takze religii i kultury
wokot podmiotow posiadajacych najwyzsza wtadze panstwowg
— z reguly monarchy i dynastii. Podobnie rzecz si¢ miata
w polityce zagranicznej i hegemonialnej. Trwale rozwiazania
polityczne, przede wszystkim w kwestiach militarnych i w rywa-
lizacji o wiadzg, udawato si¢ osiggnaé tylko wtedy, kiedy kazdy
wladca i kazde pafistwo mogly mie¢ pewnoS¢, ze otrzymaja
nalezne miejsce w ceremoniale panstwowym i dyplomacji.

Pierwszy wielki kongres pokojowy w Miinster i Osnabriick
pokazal natychmiast, ze bledy w ceremoniale i w prezentacji
rang i tytulow moga doprowadzi¢ do fiaska rozmoéw. A ponie-
waz juz wkrétce tego rodzaju spotkania dyplomatdw staly sie
regula, znaczenie kwestii protokolarnych rosto coraz bardzie;.
Wyksztalcila si¢ europejska opinia publiczna, ktéra precyzyj-
nie wyznaczata pozycje kazdego panstwa, wladcy i dynastu
oraz natychmlast rejestrowala wszelkie zmiany — zaréwno
awans, jak i degradacje.

To, co wytworzylo si¢ najpierw w pietnastowiecznych Wto-
szech, okolo 1700 r. bylo juz od dawna zjawiskiem ogdlno-
europejskim, a mianowicie ,,the intensely interactive nature of

222



Wezesnonowozytne procesy paristwotworcze

(a) notably fluid [...] political system and the hypersensitivity
to any alteration”, jak roOwniez ,,European dynastic respon-
siveness [...] to any hierarchical shift amongst its constituent
members”!8. Zarazem powstajaca rownolegle doktryna rowno-
wagi sif czynila range i reputacje wskaznikami mocarstwowej
pozycji w europejskiej wspolnocie panstw. Stanowily one czes¢
dyplomatycznej gry sojuszy i kontrsojuszy, ktdre zawierano,
zeby zwigkszy¢ wage poszczegolnego panstwa czy tez dynastii
i by w zaleznosci od wtasnych interesdéw utrwali¢ lub zmienié
roOwnowage sit w Europie.

Do tego swoistego ,,wyScigu” czul si¢ zobligowany kazdy,
kto nie stal na samym szczycie, czyli nie nalezat do dynastii
majacej za sobg dtuga tradycje, jak Burbonowie, Stuartowie
czy Habsburgowie. W samej Rzeszy nobilitacje mozna liczy¢
na tuziny, poczynajac od hrabiéw Rzeszy, ktorzy za wszelka
ceng chcieli zostac ksiazetami. Na arenie europejskiej dynastia
orafnska w ostatniej ¢wierci XVII w. rozpoczela skuteczny
,poscig”, dajac jednocze$nie sygnatl do wspomnianej powy-
zej koalicji miedzy Anglia a Holandia. Oraficzycy byli bez
watpienia dynastia o nienagannym arystokratycznym rodo-
wodzie, ktéra na dodatek dzieki matzenstwu Wilhelma II
Oranskiego z angielskg ksiezniczka Mariag Stuart zdotata juz
raz okry¢ si¢ purpurg. Niemniej jako namiestnicy Republiki
Zjednoczonych Prowincji Niderlandzkich mieli rang¢ nizsza
niz rody krolewskie. Ponadto przezyli dotkliwy upadek, kiedy
po zawarciu pokoju z Hiszpaniag w Miinster stronnictwo repu-
blikanskie pod przywodztwem Jana de Witt po prostu zlikwi-
dowalo urzad namiestnika. Urodzony w 1650 r. Wilhelm III
Oranski, syn ksi¢zniczki Marii Stuart, spedzit na zamartym,
pozbawionym wszelkiego znaczenia dworze dziecifistwo
naznaczone niezaspokojong ambicjg i daremng tesknota do
chwaly. W 1672 r. wykorzystal kryzys polityczny wywotany
wkroczeniem Ludwika XIV do Niderlandow do tego, by znowu
wynies$C siebie i swoja dynastie do godnoSci namiestnikow-
skiej. W 1688 r. z determinacja siggnat po angielska korone.

8 R. Oresko, The House of Savoy in search for a Royal Crown in the 17"
century, w: Royal and republican sovereignty in early modern Europe. Essays in
memory of Ragnhild Hatton, red. R. Oresko, G.C. Gibbs, H.M. Scott, Cambridge
1997, s. 272-350, tu s. 302, 348.

223



Jednosc i réznorodnos¢ Europy we wczesnej epoce nowozytnej

Dla hierarchii ksiazat i dynastii krolewskich tytul Oran-
czyka oznaczal przesuniecia i byl wyzwaniem, ktore odnoto-
wano bardzo skrupulatnie, przede wszystkim na berlinskim
dworze elektorskim Hohenzollernéw, od dawna skoligaconych
z Oranczykami. Niezaleznie od tego, jak spektakularna byta
koronacja w Krolewcu w 1701 r., na pewno nie byta ekstrawa-
gancja czy patologia, ale jednym z wielu awansow i przesunigc
w dynastycznych zmaganiach XVII i XVIII w. Byla to takze
odpowiedZ na uprzednie zmiany w Srodowisku niemieckiej
i europejskiej arystokracji, prowokujaca z kolei reakcje systemu
konkurujacych ze soba panstw i dynastii. Koronacja Hohen-
zollerna w 1701 r. na krola Prus stanowila bowiem najwaz-
niejszy bodziec dla Wiktora Emanuela II sabaudzkiego, ktory
ze wzgledu na pokrewienstwo z saskimi Wettinami byt bardzo
dobrze poinformowany o sprawach niemieckich i postanowit
w koncu zapewni¢ swojemu rodowi tak diugo wyteskniona
korone krolewska za pomoca metod uznanych na arenie mie-
dzynarodowej. Pruski krok w europejskim ,,wyScigu” znalazi
wiec kontynuacje po poludniowej stronie Alp, a koronacja
Sabaudczyka w Palermo w 1713 r. byla odpowiedzig na to, co
wydarzylo si¢ dwanaScie lat wczesniej w odlegtym Krolewcu.
Stanowila zatem ,,kolejny przyktad na to, jak czute byty reak-
cje europejskiej sieci dynastycznej na kazda zmiang w hierar-
chii jej najwazniejszych cztonkéw”. Z punktu widzenia polityki
mocarstwowej korona Hohenzollerndéw przesuneta ,,mioda”
monarchi¢ w poblize ,starej” — cesarstwa Habsburgow.
Tylko w ten sposob bowiem mogta zyskaé stabilnosc¢ i trwa-
tos¢. Koniec koncow zgoda cesarza wymagala jeszcze sankcji
poprzez uznanie prawem mi¢dzynarodowym, ktore uzyskano
w 1713 r. w pokoju utrechckim, co takze bylo wynikiem kal-
kulacji i sojuszy, a nie genialnego posuni¢cia wladcy Prus.

III. Uwagi koficowe

Te przyktadowe rozwazania na temat wczesnonowozytnej
historii pafistwa i migdzynarodowego systemu mocarstwowego
kazg nam na zakoficzenie powr6ci¢ do poczatkowych reflek-
sji. Jesli dzisiaj politolog Ekkehart Krippendorf pod hastem

224



Wezesnonowozytne procesy paristwotworcze

,,wspéldzialania zamiast polityki zagranicznej” czy tez ,,oddol-
nej pOlltykl zagranicznej” oglasza koniec tejz'e Za uprawniong
uznajac jedynie ,,pohtyke; wewne;trzna i nie biorac przy tym
pod uwage panstw i granic miedzy nimi, to jest to niejako
ostatecznym potwierdzeniem przedstawionej tu zaleznoSci
miedzy formowaniem si¢ pafistwa i systemu mocarstwowego.
Jesli bowiem nie chce si¢ tego sprowadzi¢ jedynie do ,,ogladu
rzeczy nieskazonego historyczna przenikliwoscia czy tez rozu-
mieniem historii”, to tego rodzaju osad zyskuje historyczny
i logiczny sens dopiero w kontekscie owej zasadniczej prze-
miany, ktora w ostatnich dziesi¢cioleciach pozwolita Euro-
pie na zerwanie ze Swiatem klasycznych panstw, jakie zaczely
powstawaé wraz z rozpoczynajacag si¢ nowozytnoscig.

Jako$¢ i tozsamos¢ ,,panstwa” ulegly na skutek tych proce-
sOw gruntownym przeobrazeniom i bedg zmienia¢ si¢ nadal
w nastepnych dziesi¢cioleciach. Przede wszystkim jednak pod-
stawg relacji miedzy pafistwami nie jest juz uwarunkowana
strukturalnie czy genetycznie konkurencja, lecz wspotpraca.
OptymiSci przypisza to rozwijajacemu si¢ rozsadkowi ludzko-
Sci. Obeznani z historig realiSci bedg zaréwno za wojownicza
konkurencja, jak i za dzisiejszg gotowoscig do wspOtpracy szu-
kali raczej historycznych koniecznoSci, a mianowicie dazenia
do suwerennoS$ci w okresie powstawania europejskich panstw
We wezesnej epoce nowozytnej oraz przymusu uprawiania
pokojowej polityki w obliczu grozby zagtady atomowej, a takze
postepujacej blyskawicznie globalizacji gospodarki. W kazdym
razie polityka zagraniczna i system mi¢dzynarodowy na kaz-
dym z tych dwu poziomow mogly i moga przybrac¢ konkretng
postac jedynie w Scistej korelacji ze strukturami i sposobem
funkcjonowania panstwa, a mianowicie zrazu w interakcji
z jego formami wyksztalconymi w epoce wczesnej nowozyt-
nosci, a dzisiaj w powigzaniu z jego poklasycznym czy pono-
woczesnym ksztattem.

225



	Spis treści
	Karol V i religia – zmaganiao czystość i jedność chrześcijaństwa
	I. Wormacja i Mühlberg – dwie sceny z dziejów powszechnych
	II. Zagadnienie osobistej religijności cesarza
	III. Polityka kościelna w krajach dziedzicznych Habsburgów
	IV. Polityka religijna i kościelna poza granicami bezpośredniego władztwa Habsburgów – w Rzeszy, wobec papiestwa i w walce z Turkami
	V. Niepowodzenie uniwersalistycznej polityki kościelnej i powrót do rozwiązań partykularnych

	Erazm i tendencje politycznejego epoki
	I
	II

	Konfesjonalizacja chrześcijaństwałacińskiego i kształtowanie się wczesnonowożytnej Europy – modernizacja poprzez zróżnicowanie, integrację i separację
	I. Analiza wyjściowa: historiografiai historia nauki
	II. Konfesjonalizacja jako modernizacjapoprzez zróżnicowanie, integrację i separację – zarys roli chrześcijaństwa w historii kształtowania się nowożytnej Europy
	1. Socjoreligijny profil Europy – dialektyczny charaktereuropejskiej laicyzacji
	2. Konfesjonalizacja i powstanienowożytnej Europy
	3. Udział religii i konfesjonalizacji w formowaniu indywidualnych i społeczno-psychologicznych struktur i predyspozycji

	III. Wnioski

	Acceptation de la diversité w Europiewczesnonowożytnej i w ramachUnii Europejskiej
	Niemieckie pokoje religijne z 1555 i 1648 r.w europejskiej perspektywie porównawczej
	Jak wyglądała sytuacja w Niemczechokoło roku 1600?
	Augsburski pokój religijny
	Kryzys pokoju religijnego w cieniukonfesjonalizacji
	Acceptation de la diversité w Unii Europejskiej
	Wymiana kulturalna i stosunki międzywyznaniowe w Europie Środkowej i Wschodniej w XIV–XVII w. – ich początki, drogi i pierwsze wyniki badań
	I. Religia i Kościół jako przedmiot badań historycznych nad późnym średniowieczemi wczesną nowożytnością – historiografia, teoria, metodologia
	1. Socjoreligijny profil Europy: dialektyczny charakter europejskiego procesu laicyzacji
	2. Relatywizacja reformacji jako cezury epok
	3. Konfesjonalizacja i paradygmat konfesjonalizacji w badaniach nad historią społeczeństwa i kultury epoki wczesnej nowożytności

	II. Wymiana międzywyznaniowaa bariery konfesyjne
	1. Zasadnicze przeobrażenia podstaw regionalnego zróżnicowania Europy w epoce podziałów wyznaniowych
	2. Przykład – Jan Łaski i dialektyka religijno-kulturalnej wymiany i podziałów wyznaniowych



	Dyscyplinowanieczy „samoregulacja poddanych”? W obronie podwójnej perspektywymakro- i mikrohistorycznej w badaniach nad dyscyplinowaniem kościelnym w epoce wczesnej nowożytności
	Wczesnonowożytne procesypaństwotwórcze i powstanie nowożytnegosystemu mocarstw w Europie
	I. Poszerzanie terytorium państwa i monopolizacja władzy zwierzchniej jako strukturalne łączniki między procesem państwotwórczym a zjawiskiem formowania się mocarstw we wczesnej epoce nowożytnej
	1. Poszerzanie terytorium państwai polityka zagraniczna
	2. Kształtowanie nowożytnej polityki zagranicznej i proces jej monopolizacji przez państwo
	3. Metodologiczne i pojęciowe aspekty badańnad wczesnonowożytnym systemem państw w warunkach nieukończonego procesu państwotwórczego


	II. Wybrane przykłady
	1. Konfesjonalizacja i kształtowanie dwubiegunowego systemu mocarstw europejskich
	2. Świat polityki dworskiej i sojuszy – podniesienie rangii tytulatura jako element polityki zagranicznej i mocarstwowej w Starej Europie

	III. Uwagi końcowe
	Pusta strona



